CAMINO REAL
\1-2026 N

Radha Soami Satsang Beas

Habla Hispana




CONTENIDO

03 Preparacion para el viaje final

06 La busqueda

0/ Hoy, el todo del que disponemos
1/ Cartas espirituales

20 El tnico viaje que vale la pena

24 La pardbola de los talentos

2/ Caminos de busqueda

29 Abrir el corazén al amor

38 Reflexiones

39 La fortuna de poder meditar

43 El maestro responde

45 Sed de eternidad

CAMINO REAL

Fundacién Cultural RSSB Andalucia (Espana). Carretera del Prat, 57.-08940- Cornella LI. (Barcelona)
Camino Real Internet ISSN 2564-8489. DL B-29136 -1993. Todos los derechos reservados.
Copyright © 2026 Fundacion Cultural RSSB Andalucia (Espaia)



PREPARACION PARA EL VIAJE FINAL

Porque sabemos que si nuestra morada
terrestre, este taberndculo, se deshiciere,
tenemos de Dios un edificio,

una casa no hecha de manos,

eterna, en los cielos.

2 Corintios 5:1

Estamos demasiado absortos en el mundo y sus objetos. Nuestra
mente no tiene tiempo ni espacio en su agenda diaria para consi-
derar ninguna otra cosa. Como el corcho de una botella lanzado
al océano, nuestra mente va y viene al capricho de las olas de
los sentidos. Como un mono, nuestra mente jamas se esta quieta.
La mente se halla completamente absorta en cualquier cosa que
experimente fuera de si misma. Cada uno de sus poros esta lleno
hasta el borde de los placeres de los sentidos. Continuamente
estamos siendo bombardeados por las promesas del mundo.

Nuestra interminable actividad mental se refleja en lo obsesio-
nados que estamos con nuestra familia, nuestros amigos, nuestro
trabajo y nuestras posesiones. Pero j;es que esto nos pertenece
realmente?

Sabemos que al morir nada ird con nosotros, que tendremos
que abandonar nuestros cuerpos y dejar todas las cosas que
hayamos acumulado, que nada ni nadie de este mundo han
acompanado ni acompanaran nunca a las personas mas alla de la
muerte, ni jamas lo haran. Abandonaremos todos los bienes que
hemos acumulado y diremos adids a nuestros seres queridos. Lo

12026



queramos o no, todo lo relativo al mundo fisico tiene que abando-
narse a la hora de la muerte.

En teoria sabemos todo esto, pero ;no es posible que cuando
venga la muerte veamos que nos hemos equivocado, que las
cosas que considerdbamos reales no eran sino una sombra de la
realidad? ;Es posible que nos demos cuenta de que la vida es algo
mas que lo que acabamos de pasar?

... La mayoria de la gente convendra en que es una practica
normal hacer preparativos cuando vamos a viajar a otro pais.
Por lo menos, consideramos y tomamos medidas respecto a los
medios de transporte, y decidimos déonde vamos a ir. Somos tan
precavidos en estas actividades mundanas, que rara vez empren-
demos un viaje importante sin hacer previamente toda clase de
preparativos. Y, sin embargo, para ese viaje que todos hemos de
emprender muy pocas personas se preparan. ;Quién se detiene
a considerar adénde conduce ese viaje a través de la muerte o
como hay que prepararse para que resulte mas comodo?

Para resolver el enigma de la muerte, los fil6sofos no han esca-
timado esfuerzos a lo largo de los siglos. Pero el hecho es que
falla el entendimiento. Tanto los cultos como los ignorantes son
incapaces de encontrar las respuestas. jCuantas personas deben
haber pensado lo satisfactorio que seria si alguien regresara del
mas alla para contarnos sus experiencias reales! Nosotros tenemos
ideas sobre lo que significa la muerte, pero son solo eso, ideas o
suefios de nuestra imaginacién: suefios dorados para tranquilizar-
nos en esa tenebrosa certeza del final de la vida de cada persona.

Los santos y los maestros espirituales verdaderos han descifrado
el misterio de la muerte. Mediante el trabajo que hacen en ellos
mismos y con el control que ejercen sobre su consciencia, pueden
salir todos los dias del cuerpo humano y viajar a otras dimensiones.

4 CAMINO REAL



Aprendiendo de ellos, nosotros también podemos conseguir los
conocimientos necesarios para triunfar sobre la muerte.

Los santos nos ensefian que no hay que temerle a la muerte.
Esta solo es el nombre que se le da al proceso en el que el alma
abandona el cuerpo. La muerte es simplemente la separacién del
alma del cuerpo y su entrada en las regiones sutiles. Tan solo
es el abandono de nuestro cuerpo. Eso no significa aniquilacion.
Después de la muerte hay vida.

Esta materia ha sido tratada extensamente por los santos. Ellos
describen el método de pasar de un nivel de existencia a otro.
Siguiendo el método de meditacion ensenado por ellos, el disci-
pulo aprende mientras vive a atravesar la puerta de la muerte y
regresar al cuerpo a voluntad.

Solo una persona que antes de la muerte haya viajado por los
reinos sutiles puede comprender esa realidad; Unicamente la
experiencia puede transmitirle lo que es.

Espiritualidad basica

12026 5



LA BUSQUEDA

Paseé por el jardin de un hombre rico en una manana soleada,
donde las flores en ciernes, espiando al jardinero, susurraban:
“Hoy él corta las flores ya florecidas; manana nos tocard a nosotras”.
Y yo pensé: ;Quizds pronto me toque a mi?

Con los ojos abiertos de par en par, veo a mis amigos perecer.
Ellos también me veran partir algin dia.

iOh, si pudiera encontrar a Uno que me liberara

de esta rueda tragica del nacimiento y la muerte!

sPodria hallar a Uno que me instruyera

sobre los problemas profundos de la vida,

y me dijera por qué me ahogo en este mar de terror?

... sPodria yo encontrar a Uno que me revelara

el secreto de la razén de la creacién,

que derramara su gracia, me hiciera suyo,

y me alejara de este apuro mortal?

Busqué a un amante del Sefior,

pero no pude encontrar a ninguno.

Solamente aquel que ama al Seror

puede encontrar a aquellos que estdn buscando amor.

... Por incontables eras he sido un pecador,

cada particula en mi esta llena de suciedad.

Pero Dador de dicha, destructor de la melancolia es tu nombre.
iOh, rescatame de este valle de la muerte interminable!

Oh Sefior misericordioso,

rezo con las manos juntas para que me concedas la alegria

de la compania de tus servidores;

que con tu misericordia infinita me guies en humildad

a sus sagrados pies.

Extracto del poema: La basqueda. Kabir. The Great Mystic

CAMINO REAL



HOY, EL TODO DEL QUE DISPONEMOS

Ensénanos de tal modo a contar nuestros dias,
que traigamos al corazén sabiduria.

Salmos 90:12

A continuacién, se narra una historia breve tomada del libro
Cuentos del Oriente mistico, que nos habla de un nifno que esta
frente a una hoguera viendo como el fuego consume las ramas
y troncos de madera, y esto lo lleva a plantearse importantes
cuestiones. Dice asi:

En tiempos de Guru Nanak Sahib, sus seguidores solian
cantar canticos devocionales durante las primeras horas de
la manana, mientras permanecian sentados ante su amado
maestro. El gur( observé que un nino asistia regularmente,
y se quedaba de pie silenciosamente detras de los discipulos
mientras duraban los cantos.

“;Qué es, hijo —le pregunté el guri—, lo que te trae aqui
todos los dias tan temprano por la manana? A esta hora
deberias estar durmiendo. Y j;por qué te interesa el canto
de himnos, hermanito? Deberias estar mas interesado en
jugar con tus amigos”.

El nifo mir6 seriamente y con los ojos muy abiertos al
respetado gurd.

“Mi madre me pidi6 una vez que llevase lena para el fuego
—respondio—, y que lo alimentase para que se mantuviera

1-2026



encendido. Mientras contemplaba las Ilamas, observé que
las ramas mas joévenes y mas pequenas se quemaban y
desaparecian mucho mds rapidamente que las mas viejas y
gruesas. Desde entonces le temo a la muerte, porque podria
llegarme a mi antes que a las personas mayores. Por eso
me gusta vuestra compafniia”.

A Gur@ Nanak le encanto la sabiduria del nino.

Desde ese dia, llamaron al nifio Bhai Buddha, o Hermano
Sabio. Vivié hasta la época del sexto gurd, Gurt Hargobind.
Y fue respetado por su sabiduria por todos los gurus.

La idea de fondo en esta historia es que la muerte puede ocurrir
en cualquier momento. Y con ello poner fin a todo lo que conoce-
mos como la experiencia de la vida.

El impacto que generan estas lineas es hacernos “pensar”, algo
que normalmente, en el transcurrir del dia a dia, no hacemos.
Como iniciados o seguidores de un camino espiritual cuyo objeti-
vo es volver al Padre después de trascender los dominios de
mente y materia —lo cual no es una tarea pequena—, no deberia-
mos pensar en que manana o en el futuro haremos las cosas que
son importantes para nosotros (la meditacion). El momento es
ahora; hoy es el todo del que disponemos.

Cuando este nifo constata que las ramas jovenes prenden y
desaparecen de inmediato, abrasadas por el fuego, entonces,
ante la inseguridad, la incertidumbre y el desconocimiento que
le provoca este hecho, busca rodearse de forma instintiva de lo
que le reconforta: la devocion, el amor a Dios. Observamos cierta
intuicion, sabiduria y madurez en este nifo que le impulsa a incli-
narse del lado de Dios, de la devocién; aquello que pertenece a
su interior —el alma—, y que él considera mas estable y duradero.

8 CAMINO REAL



;Es esta, en profundidad, la razéon por la que las personas se
acercan a la espiritualidad? ;Darse cuenta de lo efimera que es la
vida, al fin y al cabo? ;El temor a la muerte? ;La incertidumbre y
el desconocimiento de algo tan trascendental que pone fin a la
vida que conocemos?

Los misticos nos explican que es el desconocimiento lo que
hace que la muerte nos provoque miedo e inseguridad. Es como
estar en una habitacién oscura, sin luz alguna, y esa situacién
nos crea inseguridad y miedo; sin embargo, si encendemos una
pequena luz, empezamos a ver lo que hay en la habitacién y
vamos ganando confianza y seguridad, hasta que el miedo llega a
desaparecer. Asi que es el desconocimiento, la ignorancia sobre
la muerte, lo que puede causar esas emociones. De ahi que la
alternativa que nos dan los misticos es conocer en vida qué es la
muerte para evitar que sea una experiencia angustiosa. En el libro
El sendero de los maestros leemos:

La humanidad teme a la muerte porque no la entiende. Es
como un nino que llora en la oscuridad; tiene miedo
porque no puede ver lo que hay. La gente teme la muerte
porque no sabe lo que implica (...) los maestros saben lo
que significa y estan listos para impartir su conocimiento a
todos los que los escuchen (...) y estan dispuestos a mostrar
exactamente (...) cémo adquirirlo.

Los maestros y muchos de sus discipulos atraviesan
diariamente las “puertas de la muerte”. (...) Todo esto lo
hacen con plena consciencia, como resultado directo de la
practica del Surat Shabad Yoga.

A través de la meditacién aprendemos a recoger y aquietar
nuestra atencion en el centro del ojo espiritual. Una vez que
podemos mantenerla en dicho centro, nos volvemos receptivos
al Shabad, escuchamos el sonido interior y, al apegarnos a él,
nos desapegamos automaticamente del cuerpo y de los sentidos.

12026 9



Si somos capaces de retirar nuestra consciencia al centro del ojo
y apegarla al Espiritu interior, morimos en vida. Y si morimos en
vida, conseguimos la vida eterna.

Después de vaciar el cuerpo y llegar al centro del ojo, empie-
za el verdadero viaje de regreso del alma a su hogar original.
Cuando toda la conciencia vital abandona el cuerpo inferior y
atraviesa el tercer ojo, estamos fuera del cuerpo y entramos en el
mundo astral. Esta es la forma de conocer, mientras vivimos, lo
que nos aguarda cuando llegue la muerte definitiva. “Y cuando
llegue ese momento, la concentracién que hayamos obtenido
en la meditacién le dara fuerza y direccién a nuestra mente y a
nuestra alma”, como leemos en el libro Meditaciéon viva.

Hazur Maharaj Ji responde en el libro Muere para vivir a la
siguiente pregunta de un discipulo: “;Cémo puede alguien estar
seguro de que ird a las mismas regiones, a los mismos lugares a
los que fue durante su meditacion, cuando el alma abandone el
cuerpo?”. Y el maestro responde:

La meditacion es la forma de estar seguro. En realidad, la
meditacion es un proceso de morir diariamente. la
meditacion no es mas que una preparacion para abandonar
el cuerpo (...) Antes de representar tu papel en un escenario,
lo ensayas muchas veces, solo para perfeccionarlo.
Similarmente, la meditacion es un ensayo diario para morir,
para perfeccionarnos en como y cuando morir.

A veces, como discipulos de mente inquieta y acostumbrados a
cuestionarlo todo, hemos llegado a plantearnos la misma pregunta
que se le hizo a Hazur Maharaj Ji y que estd escrita en Muere
para vivir: “Durante la muerte natural, la gente entra en coma
y se vuelve inconsciente; por tanto, ;qué control puede tener?”,
es decir, qué grado de conciencia o dominio puede realmente
conservarse en ese momento. Y entonces, el maestro responde:

10 CAMINO REAL



Si tenemos el habito de hacer simran y hemos hecho algtin
progreso interior, entonces, incluso estando en coma,
podemos estar en contacto interiormente con el sonido y la
luz. ‘El cuerpo estd en coma, no la consciencia’; por lo
tanto, dependera de la persona. La mente se pondra a
meditar en ese momento solo si tienes el habito de meditar.
No podemos decir: Bueno, en ese momento ya haré la
meditacion y mantendré mi mente en el simran, pero ahora
no hay necesidad de que lo haga.

Entonces, en ese momento, la mente no meditara para
nada. Los pensamientos del mundo, los deseos reprimidos
del mundo apareceran ante nosotros y la mente no repetira
el simran si no tenemos el habito de hacer simran, si no
tenemos el habito de meditar. Si tenemos el habito de
meditar, entonces, incluso estando en coma, contactaremos
con el sonido.

La certeza de la muerte puede convertirse en un estimulo positivo
para cumplir con nuestro deber espiritual, para ser disciplinados
y hacer lo que el maestro nos ha pedido. No deberiamos desper-
diciar el tiempo pensando que la vida es infinita. Los maestros
nos llaman a despertar, a dejar de buscar donde no hay mas que
cambio, vacio y temporalidad, y a prepararnos: dirigir nuestra
atencion hacia el centro del ojo, donde podemos experimentar la
unidad con Dios a través de la concentracion.

Ademads del desconocimiento, hay otro factor alrededor de la
muerte que también nos desasosiega y nos hace perder el equilibrio,
a no ser que tengamos cierta preparacién espiritual: la inevitabilidad.
“Destino es destino”; lo que tenga que ocurrir, el ser humano no
puede cambiarlo. Por mas esmero y empeno que ponga, llegada la
hora, si es el momento, la persona partira irremediablemente.

Claro, este mundo material y tecnolégico, lleno de grandes
inventos, nos hace creer falsamente que podemos cambiar muchas

12026 11



de las penalidades que se ciernen sobre el ser humano. Actuamos
modificando factores de la naturaleza; la ciencia interfiere o
transforma aspectos importantes de la vida. Tenemos el habito de
considerarnos voluntades libres que dominan el universo, y esa
idea se extiende también al hecho de la muerte. Por eso, cuando
alguien querido cercano nos deja o incluso cuando pensamos en
nuestra propia muerte, seguimos el mismo patréon de comporta-
miento que frente a los acontecimientos del mundo: nos resistimos
a aceptarla. Sin embargo, como dicen los misticos, la vida y la
muerte no estan en nuestras manos, sino en las manos de Dios.
Todos tenemos un destino.

El Gran Maestro en Joyas espirituales explica:

Antes de que el nifio salga del vientre de su madre, su
destino se graba en su frente, sus manos y sus pies. Es el
resultado de nuestras propias acciones realizadas en nuestra
vida pasada. Todo lo que sembramos entonces lo tenemos
que recoger ahora. Esto no se puede cambiar. El sabio lo
soporta con paciencia y hasta con buena voluntad, y el
necio llora, aunque lo tiene que sufrir de todos modos.

En efecto, como explica el Gran Maestro, todo estd grabado
en nuestra frente; hay un dia para nacer y otro dia para morir.
Ahi vemos, entonces, hasta qué punto hemos olvidado que esta
creacion esta regida por un orden dirigido por un sabio poder,
al que llamamos Dios o Espiritu, y que nosotros no estamos por
encima de él. Aceptar esta voluntad es nuestra mejor opcion, y
eso debe ayudarnos también a enfrentar con mayor ecuanimidad
el hecho de la muerte, la partida final. Esa aceptacion puede traer
mas sensatez al morir, y permitirnos entender que el nacer y el
morir son factores naturales de la vida que Dios nos ha otorga-
do. En consecuencia, podremos asumirlos con mas naturalidad
y menos afectacion, siempre que exista esa comprension. Esto
requiere, ademas, humildad y menor ego.

12 CAMINO REAL



De hecho, hay culturas que tienen la muerte méas presente o
integrada en la vida cotidiana, y su forma de vivir refleja mayor
levedad y desprendimiento al despedirse de sus seres queridos.
También, su actitud frente a la pérdida de objetos o posesiones
es distinta.

Por ejemplo, en el budismo tibetano, la practica de la medita-
cion sobre la impermanencia fomenta desapego y serenidad; en
el Antiguo Egipto, la vida terrenal se vivia con conciencia de la
trascendencia; y en todas ellas, la muerte se integra a la vida
diaria evitando dramatismos.

Sin embargo, miremos donde miremos, es siempre la medita-
cion de manera universal —el trabajo de retirar la atencion del
cuerpo, de lo material y mental-, lo que nos ayuda al despren-
dimiento y al desapego, a evitar el sufrimiento y a vivir menos
obsesionados y preocupados.

Como consecuencia, los misticos nos dicen que podemos ser
mas felices y estar menos preocupados y obsesionados por todos
nuestros seres y posesiones.

El Gran Maestro explica en el libro La [lamada del Gran Maestro
que no tenemos ni que desear la muerte ni temerla, sino aceptarla.
Kabir dice: “Yo amo la muerte que el mundo teme”. Un satsangui
no deberia anhelar la muerte ni tampoco temerla cuando llega.
Deberia resignarse enteramente a la voluntad del maestro. “Muy
pocos saben como morir. Solo quien sabe cémo vivir sabe como
morir”, dijo el maestro.

Y proseguia explicando al grupo de discipulos que lo escucha-
ban, que dejamos de lado el “morir en vida”, siendo la verdadera
finalidad de la existencia humana vy, en su lugar, vivimos arrastra-
dos por los deseos y pasiones, sin comprender el propésito real de

12026 13



la vida. Asi la desperdiciamos, comportandonos como mendigos
en vez de como seres extraordinarios, herederos de una riqueza
interior maravillosa: reconocernos a nosotros mismos, conocer a
nuestro Creador y regresar a nuestro origen. Esta rara oportunidad,
obtenida tras incontables existencias, no deberia malgastarse.

Por tanto, el transito entre la vida y la muerte depende de
nuestro esfuerzo y evolucion individual, del destino y del grado
de apego a la creacion, junto con la gracia del maestro que es
completamente inseparable de este proceso. Y solo podriamos
decir que desprenderse de esos apegos puede ser doloroso si no
nos hemos esforzado en vida; en cambio, si hemos ido adquirien-
do la habilidad de retirarnos al centro del ojo, habremos alcan-
zado el suficiente desprendimiento de las ataduras al cuerpo y
podremos facilmente afrontar ese momento.

Hazur Maharaj Ji responde a una discipula cuando pregunta:
“Maestro, jes dolorosa la muerte de un satsangui?”. Y él responde:

Si se ha realizado progreso en el interior, serd mas facil
afrontarla. Si ya hemos ensayado cémo morir, la muerte deja
de ser un problema.

Continuando con la pregunta, la discipula insiste: “;Se desapega
la mente por si misma a la hora de la muerte, como resultado de
la meditacion?”. Y el maestro responde:

Hermana, por eso se nos dice que, poco a poco y de una
manera gradual, tenemos que ir retirandonos al centro del
ojo. Si colocamos un trozo de tela sobre un arbusto Illeno de
espinas y tiramos de él, lo destrozaremos. De la misma
manera, si nos retiramos de golpe al centro del ojo serd muy
doloroso. Por esta razon, los santos siempre nos aconsejan
que intentemos ir retirindonos poco a poco, que vayamos

14 CAMINO REAL



quitando las espinas de una en una, y asi podremos recuperar
el trozo de tela. El proceso es muy lento, pero solo asi deja
de ser doloroso. Pero si de repente tenemos que retirarnos,
naturalmente sera doloroso. Por lo tanto, el consejo que se
nos da es que intentemos retirarnos poco a poco.

Hazur Maharaj Ji nos explica en Perspectivas espirituales, vol. IlI:

Toda nuestra meditacién no es otra cosa que una preparacion
para el momento en que el alma abandone el cuerpo. Y
debemos preguntarnos: Si hemos dedicado nuestra vida a
esta practica, ;por qué, llegado ese instante, habriamos de
gritar y llorar? Mas bien, deberiamos alegrarnos de que ahora
se haya materializado la oportunidad de lograr aquello a lo
que nos hemos dedicado toda nuestra vida. Asi que el miedo
a la muerte no debe surgir en nosotros.

Los maestros nos hablan del lado bello de la vida y nos recuer-
dan que “la vida es para vivirla”. Pero al mismo tiempo insisten
en que no debemos olvidar el verdadero objetivo: aprovechar esta
rara oportunidad que nos ofrece la forma humana. Tomados de su
mano podemos ser realmente felices, siempre que mantengamos
el equilibrio. De lo contrario, seremos como la abeja que, al caer
en un tarro de miel, se ahoga en aquello mismo que la atraia.

Esto significa que debemos disfrutar de la vida, pero sin perder
de vista la meta espiritual. No se trata de renunciar al mundo,
ni de vivir como reclusos o ascetas apartados de la sociedad. Al
contrario, se trata de vivir como seres humanos plenos y bonda-
dosos, reflejando la verdadera naturaleza que nos ha sido dada y
orientando cada paso hacia ese propdsito superior. Hazur Maharaj
ji dice en Perspectivas espirituales, vol. Il

Tenemos que estar en el mundo cumpliendo nuestros
deberes, pero nuestros corazones han de estar en el lugar

12026 15



al que pertenecen. Si una abeja se posa en el borde de un
tarro de miel, disfrutara de su sabor y podra volar con las
alas secas. Si la abeja salta al interior del tarro de miel, ni
podra saborear la miel ni podra salir de él; morira.

Si mantenemos nuestra atencién, nuestra mente, nuestro
corazon en el Senor, podremos disfrutar del mundo. Si nos
olvidamos de él, el mundo entero se convertira en un lugar
de sufrimiento, pues entonces estaremos enamorados de
las cosas que el Serior nos da, pero olvidados del Dador.

Lo que realmente vale la pena en la vida no son los bienes,
los placeres ni los afectos pasajeros, sino la devocién y el amor
a Dios. Los misticos nos recuerdan que estamos atrapados en los
deseos del mundo y, mientras vivimos, olvidamos que la muerte
Ilegara. Dia a dia vemos partir a amigos y seres queridos sin que
nada de lo que poseian pueda seguirlos. Por esta razon, podemos
preguntarnos si alguna vez hemos imaginado realmente la hora
de nuestra muerte. ;Quién nos ayudara entonces? ;Quién nos
prestara apoyo?

Salvo el maestro, nadie nos pertenece. Al observar la creacién,
comprendemos que solo lo eterno es nuestro: el Sefor supremo.
Aquellos que consideramos cercanos pueden abandonarnos en
cualquier momento, pero lo divino permanece. Este entendimien-
to se refleja en la historia inicial del nifo Bhai Buddha, quien
comprendié desde muy temprano la fragilidad de la vida y se
orienté hacia la devocién, buscando refugio en la compania del
gurd. Su ejemplo nos ensefia que la conciencia de la muerte no
debe paralizarnos, sino guiarnos hacia lo que realmente importa:
esforzarnos por conquistar a la desconocida muerte y, asi, acercar-
nos a nuestra meta definitiva de unién con nuestro Creador.

16 CAMINO REAL



CARTAS ESPIRITUALES

Un verdadero maestro nos capacita para ser
mejores personas, mas amables, mas eficientes,
mas amorosas, y para cumplir mejor con
nuestras obligaciones diarias. Nos ayuda
también a elevar nuestra conciencia sobre las
esferas de la mente y la materia. Siguiendo sus
instrucciones contactamos interiormente con la
energia de Dios. Es la magia de esta energia la
que nos libera de todas nuestras limitaciones.

Espiritualidad basica

Puedo comprender bien el estado de animo en el que fue
escrita tu carta. También percibo algo de la conmocién y el
tumulto del agitado periodo de la vida por el que estas
pasando. El profundo sentimiento de soledad del que te
quejas no es una experiencia individual tuya. Es comin vy
natural a todos los seres humanos, especialmente a tu edad.
Mi propia experiencia es que incluso aquellos que poseen
todo lo que vale la pena tener en este mundo son a veces
victimas de este sentimiento. Intentamos escapar de esta
soledad aferrandonos a diversas personas y objetos, pero
tarde o temprano nos damos cuenta de que, en realidad,
nada nos pertenece en este mundo.

A pesar de ser felices poseedores de riqueza, bienes, amigos
y familia, seguimos sintiendo que nos falta algo, y nos
sentimos solos y sin compaiia. Este constante sentimiento
de soledad y de que algo falta es, en realidad, la sed oculta
y no saciada, y el anhelo del alma por su Sefor. Persistira

1-2026



siempre mientras el alma no regrese a su antiguo hogar
original y se encuentre con su Sefor.

Solo entonces encontrard la verdadera satisfaccion y la paz
eterna. Este sentimiento ha sido puesto deliberadamente en
el corazén del ser humano. Si esta inclinacién natural del
alma hacia su Sefior no existiera, tal vez nadie se volveria
hacia el Creador en busca de consuelo y paz. Es este
sentimiento el que nos hace retroceder de la loca carrera
de vivir y morir en la que todos nos vemos envueltos.

Quizas esta perspectiva espiritual y filosofica sea adn
demasiado temprana para ti, asi que mi consejo es que no
tomes la vida demasiado en serio.

Este mundo es un gran escenario y todos somos actores en
él. Al transitar por la vida, por favor, nunca olvides que
todo es una actuacion y que no hay realidad en ello. Si este
pensamiento permanece siempre en nuestra mente, nuestro
tiempo pasara de forma comparativamente mas feliz.

También creo que has llegado a una edad en la que se
siente cierta incomodidad al enfrentar la vida en soledad.
Asi que, si encuentras una pareja adecuada con quien
compartir los altibajos de la vida, te sentirds mas ligera y
este sentimiento de soledad se reducira mucho. Sé que los
consejos rara vez se aprecian y pocas veces resultan de
mucha utilidad. Uno siempre aprende las lecciones de la
vida a través de sus propias experiencias personales.

En la tormenta y el estrés de la vida, la devocion a Dios
resulta ser una verdadera roca donde la barca sacudida por
la tempestad encuentra refugio. Solo en este puerto seguro
se halla resguardo de los huracanes y tempestades que

CAMINO REAL



rugen en el océano de la vida. Fue con este propésito que
te envié varios libros sobre temas espirituales.

Al leer tu carta, también me sorprendi un poco. Creia que
eras una joven con gran confianza en si misma, y que no
se dejaria perturbar facilmente por los golpes de la vida.
Sin embargo, por favor, no te preocupes. Dios esta siempre
contigo para ayudarte, guiarte y protegerte. Vive tu vida
con alegria y mantén siempre una actitud feliz ante ella.

En busca de la luz. Carta 10

La frase ‘lo que esta escrito en la frente’ es la manera
oriental de decir ‘lo que estd en el destino de una persona’.
Por favor, no lo tomes literalmente, ya que esto no puede
verse con los ojos fisicos. Es lo mismo que la expresién de
que nuestro destino esta escrito en nuestras manos y pies,
lo cual solo puede leerse correctamente por alguien que
realmente conoce esta ciencia. Cada mano es diferente y
hay tantos factores involucrados que resulta practicamente
imposible leerlo todo con exactitud. Cuando ni siquiera
hay dos briznas de hierba iguales, ;como podria haber una
regla fija para leer el destino completo de una persona?

Si un satsangui practica su meditacion con regularidad,
aunque solo haya logrado hacerlo durante un corto periodo,
con seguridad el maestro le informara de la proximidad de
su muerte. Pero en el caso de quien no practica bhajan ni
simran en absoluto, depende enteramente del maestro si
decide informarle o no. A quien medita con constancia, a
veces se le comunica este acontecimiento muchos meses
antes de su partida de este mundo, y espera ese dia como
se espera la fecha de la propia boda.

Luz divina. Carta 203

12026



EL UNICO VIAJE QUE VALE LA PENA

Para mi el vivir es Cristo y el morir es ganancia.

Filipenses 1:21

La vida es un proceso de aprendizaje. La existencia humana es
un aula. Nuestro campo de estudio es nuestra propia evolucion
espiritual: cdmo convertirnos en mejores seres humanos, como
elevar nuestra conciencia espiritual. Y hay, se debe presumir, un
proposito divino oculto en este proceso. Debe haber una razén
por la cual el Ser Gnico —un ser de puro amor— ha creado un
mundo aparentemente imperfecto.

Aunque no podemos esperar que esa razon se exprese en términos
humanos, debe haber alguna intencion detras de todo el sufri-
miento y la lucha. Algo relacionado con haber sido enviados a la
creacién, con olvidar nuestra Fuente, con experimentar el dolor vy,
finalmente, con volver a nuestro hogar divino. Toda la experiencia,
con su luz y su oscuridad, debe tener un valor intrinseco.

Desde una perspectiva superior, nadie tiene la culpa de lo que
ocurre aqui. “El mundo entero es un escenario”, una ilusién. No
tiene realidad duradera. El Ser Gnico ha escrito -y sigue escri-
biendo- el guion completo y ha creado a todos los actores. Su
propésito no es humano, sino algo mucho mas alld de nuestra
comprension. Ha hecho a un hombre genio, a otro necio; a uno
tirano y asesino, a otro defensor feroz de la justicia y los derechos
humanos. Se juega un equilibrio entre la luz y la oscuridad, y el
juego continta. El Ser Gnico es un dramaturgo que incluso ha
hecho que algunos actores lo insulten. Es un general que coman-
da ambos ejércitos, cuyos soldados son seres vivos, partes de si

CAMINO REAL



mismo que pueden llegar a realizar el Todo. Ese es un aspecto
esencial —quiza el propésito principal- de su juego.

En el conjunto de la existencia, incluso la muerte fisica carece
de verdadera importancia. El alma sigue su camino. El bien y
el mal, la muerte y el renacimiento, son dos caras de la misma
moneda: la separacién del Divino. La muerte es necesaria para
que haya nueva vida. Ningun cuerpo fisico vive para siempre.
Tarde o temprano se desmorona. Y asi todos giramos en el ciclo
de muerte y renacimiento hasta que el sufrimiento se vuelve
demasiado para soportarlo, y escuchamos la Ilamada hacia el
hogar, el faro que nos guia hacia la luz.

Esto no significa que no haya lugar para la compasion, la
comprension, la bondad, el servicio a los demés. Al contrario, el
juego requiere el maximo esfuerzo para jugarlo bien, para jugar-
lo de tal manera que pueda terminar. Para jugarlo con amor, y
elevarnos mas alla de él, de regreso a la fuente, al Ser Gnico que
esta en el corazén de todo. Es aspirando a las alturas de la verda-
dera humanidad, a la perfeccién mientras vivimos en medio de
la tentacién y la distraccion material, que obtenemos la fuerza y
la pureza para emprender el viaje de regreso. Entonces podemos
atravesar con seguridad, sin desviarnos, todos los reinos celes-
tiales, mundos de existencia llenos de una belleza y fascinacién
indescriptibles. Las debilidades o imperfecciones humanas son
tales simplemente porque nos ciegan ante lo divino y nos atan
a la mente y al cuerpo. Son habitos mentales y fisicos que nos
vinculan a este mundo, una mala direccion de un don divino.

Todas las facultades humanas tienen un propésito positivo y
un potencial negativo. La perfeccion humana significa el control
perfecto de todas nuestras facultades y potencialidades; usarlas
en su maxima expresion mientras vivimos como seres humanos,
pero sin distraernos de nuestro camino espiritual.

12026 21



Pensamos que somos simplemente seres humanos, pero en
realidad somos seres espirituales atrapados en una experiencia
humana. Una gota del océano del Ser temporalmente encerra-
da en un cuerpo humano, en el que nuestra percepcién de lo
que ocurre estd severamente limitada. Sin embargo, como seres
humanos, nuestro instinto mas profundo es buscar la Verdad.
Nuestra busqueda, por tanto, debe ser redescubrir nuestra espiri-
tualidad inherente; escapar de la prision de la materialidad;
encontrar una vez mas al Ser Gnico dentro de nosotros; recordar
quiénes y qué somos realmente.

Si en el gran esquema de las cosas la vida de un ser humano
tiene un propdsito, es Unicamente experimentar la presencia del
Divino, de lo sagrado. Conocer al ser que impregna tanto nuestro
ser interior como el universo aparentemente exterior. Pero ;como
podemos ser conscientes de esta presencia interior? Soltando.
“Deja ir, y deja a Dios hacer”. Dandonos cuenta de que él ha
estado alli todo el tiempo. Silenciando el flujo interminable de
pensamientos y enfocando nuestra conciencia en el ser que somos,
no en la actividad incesante de nuestras mentes. Nuestras percep-
ciones, nuestro pensamiento discursivo, nuestras preocupaciones
por el pasado, nuestros temores por el futuro, nuestras emociones
y deseos, nuestra continua preocupaciéon por nuestro yo individual
y por las cosas del tiempo; todo esto ha absorbido la atencién de
nuestro ser interior hasta el punto de que hemos olvidado al Ser
Gnico dentro de nosotros, a la vida o conciencia divina que nos da
existencia. Hemos olvidado quiénes somos en verdad.

Pero soltar todo esto, reconectar con nuestro ser mas profundo,
recordar al Ser Gnico, encontrar al Uno en nuestro interior, requie-
re gran esfuerzo. Paradéjicamente, para que la vida se vuelva sin
esfuerzo, el esfuerzo es esencial. Los viejos dichos son ciertos: todo
lo que vale la pena requiere esfuerzo. La practica hace al maestro.
En este caso, practica espiritual, meditacion u oracion interior.

22 CAMINO REAL



Es un alma rara la que se encuentra en la presencia divina espon-
taneamente y sin esfuerzo. La atencion plena o el recuerdo del
Divino requiere vigilancia constante para mantener la atencion
enfocada en la esencia mas profunda del ser, para conservar la
conciencia de nuestro ser esencial. No dejarnos arrastrar continua-
mente por la corriente del pensamiento y la emocion, sino estar
conscientes y atentos. Esta es la respuesta del alma a la [lamada
divina, y él siempre esta esperando que nos volvamos hacia él. De
hecho, él es quien nos impulsa desde dentro y nos hace volver.

Ya tenemos todo lo que necesitamos, aqui y ahora, en el presente
sagrado, el eterno ahora, dentro de nuestro propio ser. El Ser tnico
siempre estd con nosotros, nunca lejos. “Mas cerca que la respira-
cion, mas proximo que las manos y los pies”. “Da la bienvenida a
la eternidad divina en las sombras pasajeras del tiempo. Sombras
que cambian, aunque la eternidad que ocultan es inmutable”.

El amado divino es nuestro guia, que nos atrae constantemente.
Nuestro esfuerzo es simplemente una respuesta a su llamada. Si
damos un paso hacia él, él da cien hacia nosotros. Y él es quien
nos hace dar ese primer paso. Su gracia es inconmensurable, su
amor incalculable. Vivimos en él, no podriamos existir sin él. Si
nuestra atencién se distrae y le damos la espalda, podemos pensar
que se ha ido. Pero él siempre estd presente. No hay otro lugar al
que pueda ir. Es impotente en su amor por nosotros, unido por el
vinculo de un ser compartido e indistinguible.

Asi, encontrarlo es la busqueda eterna, el Gnico viaje que vale
la pena recorrer con todo nuestro corazén y alma. Permanecer
como buscadores hasta el final del camino. No rendirse jamas,
mantenernos positivos, apartar la desesperanza y la negatividad,
y despertar a la conciencia del Uno.

Extracto del libro One Being One

12026 23



LA PARABOLA DE LOS TALENTOS

Aquellos que han podido ir al interior y gozar
del Shabad son los verdaderos satsanguis y los
que han aprovechado sus vidas al méaximo.

M. Sawan Singh. Joyas espirituales

Todos nacemos inmensamente ricos. Como seres humanos, se nos
otorga una increible suma de capital para invertir: nuestra vida. Lo
que hagamos con ella depende de nosotros, pero naturalmente se
espera que una inversion genere un retorno significativo. No solo
debemos cuidar de no perder el capital original, sino también
hacer algo valioso con él. Asi ocurre con la vida humana. Los
misticos dicen —de una forma u otra- que, en el orden divino,
la existencia humana es una puerta a través de la cual el alma
debe pasar para comenzar el viaje de regreso a Dios... Jesus relata
una pardbola que aparece tanto en Mateo como en Lucas. Es la
pardbola de los talentos:

Porque el reino de los cielos es como un hombre que,
yéndose lejos, llamo a sus siervos y les entrego sus bienes. A
uno dio cinco talentos, y a otro dos, y a otro uno, a cada
uno conforme a su capacidad; y luego se fue lejos. Y el que
habia recibido cinco talentos fue y negocié con ellos, y gano
otros cinco talentos. Asimismo, el que habia recibido dos,
gand también otros dos. Pero el que habia recibido uno, fue
y cavé en la tierra, y escondié el dinero de su sefor.

A cada siervo se le entrega una suma de capital, segin lo que

merece, y luego se le deja en libertad para hacer con ella lo que
pueda. Dos de los tres aumentan el capital, pero el tercero lo entierra.

CAMINO REAL



Después de mucho tiempo vino el sefior de aquellos siervos,
y arreglé cuentas con ellos. Y llegando el que habia recibido
cinco talentos, trajo otros cinco talentos, diciendo: Seror,
cinco talentos me entregaste; aqui tienes, he ganado otros
cinco talentos sobre ellos. Y su sefnor le dijo: Bien, buen
siervo y fiel; sobre poco has sido fiel, sobre mucho te pondré;
entra en el gozo de tu Senor. Llegando también el que habia
recibido dos talentos, dijo: Sefor, dos talentos me entregaste;
aqui tienes, he ganado otros dos talentos sobre ellos. Su
sefor le dijo: Bien, buen siervo vy fiel; sobre poco has sido
fiel, sobre mucho te pondré; entra en el gozo de tu Senor.

El regreso del Senor “después de mucho tiempo” representa el
momento de la muerte, cuando se realiza automaticamente un
balance de cémo una persona ha vivido su vida. Aquellos que
han incrementado su riqueza espiritual, conforme a su aptitud
natural y sus circunstancias, son recompensados al entrar “en el
gozo de tu Senor”: se retinen con Dios y permanecen con él.

Pero llegando también el que habia recibido un talento,
dijo: Senor, te conocia que eres hombre duro, que siegas
donde no sembraste y recoges donde no esparciste; por lo
cual tuve miedo, y fui y escondi tu talento en la tierra; aqui
tienes lo que es tuyo. Respondiendo su seror, le dijo:
Siervo malo y negligente, sabias que siego donde no
sembré, y que recojo donde no esparci. Por tanto, debias
haber dado mi dinero a los banqueros, y al venir yo,
hubiera recibido lo que es mio con los intereses.

El siervo que recibi6é solo un “talento” representa a aquel que
no ha hecho nada de valor espiritual con su vida, y que solo tiene
excusas para justificar por qué ha desperdiciado su tiempo. El
“talento” simboliza las circunstancias dificiles que ha tenido que
afrontar en la vida, las cuales han impedido su crecimiento espiri-
tual. Aun asi, el sefor no se muestra impresionado, senalando
que habria sido muy sencillo para el siervo haber depositado el

12026 25



dinero en el banco, donde habria generado intereses automatica-
mente, sin ningun esfuerzo de su parte.

Quitadle, pues, el talento, y dadlo al que tiene diez talentos.
Porque al que tiene, le sera dado, y tendra mas; y al que no
tiene, aun lo que tiene le serd quitado. Y al siervo indtil
echadle en las tinieblas de afuera; alli serd el lloro y el
crujir de dientes.

Puede parecer injusto que, aunque todos los seres humanos
tengan el potencial de realizar a Dios, sus circunstancias en la
vida puedan disminuir o aumentar su capacidad real para lograrlo.
De hecho, podria considerarse una injusticia, si no fuera porque
esas circunstancias —que incluyen tanto el caracter mental de la
persona como su situacién externa— son el resultado de los pensa-
mientos y acciones del individuo en vidas pasadas, de las cuales
él mismo es responsable. Somos los arquitectos de nuestro propio
futuro. Cosechamos lo que hemos sembrado. Nuestro presente es
el resultado de nuestro pasado. Sin embargo, lo que realmente
cuenta es el esfuerzo; y el empeno espiritual en una vida dara
como fruto un anhelo espiritual mas profundo, asi como mejores
circunstancias para el crecimiento espiritual en la siguiente.

Este es el significado general de la parabola, pero también tiene
un sentido mas especifico. (...) Se refiere a los beneficios que
distintos discipulos obtienen del bautismo. Un maestro viene e
inicia a varias almas. A todas les entrega la verdadera perla o
riqueza de la Palabra. Ese es su capital espiritual. Luego se espera
que hagan el mejor uso posible de esa riqueza. Al momento de
la muerte, el maestro ve qué han hecho con el don que les fue
otorgado. Algunos han trabajado con determinacion en el camino
espiritual, aumentando constantemente su riqueza interior. Ellos
“entran en el gozo de su Senor” y son llevados de regreso a él.

The Prodigal Soul

26 CAMINO REAL



CAMINOS DE BUSQUEDA

De ti he aprendido a servir;
de ti he aprendido a meditar;
de ti he comprendido la esencia de la realidad.

Gurt Arjan Dev. Adi Granth

Desde su infancia, Maharaj Charan Singh vivio muy cerca del
Gran Maestro, Maharaj Sawan Singh, su abuelo. Cuando tenia
dos meses, lo llevaron al Gran Maestro, quien dijo: “Bendito sea
este nino, pues acumulara gran riqueza espiritual y enriquecera a
otros con el tesoro de su casa”. (...) cuando tenia cuatro o cinco
anos, el Gran Maestro sugirié a sus padres llevarlo a Dera “para
dejarlo bajo su cuidado, de modo que su educacion y formacién
se realizaran alli”.

A pesar de su juventud, Maharaj Ji se adapté a su nuevo hogar
sin echar en falta a sus padres, gracias al amor del satgurd. El
Gran Maestro nunca permitié6 que fuera solo a Sikanderpur, y
aprovechaba cada visita para llevarlo y traerlo de vuelta. Bibi Ralli
cuid6 de él durante toda su nifez, asegurandose de que asistiera
regularmente al satsang y meditase al menos quince minutos al
dia. Maharaj Ji siempre le profesé gran afecto, llaméandola Bua Ji
por amor y respeto. Al poco de llegar a Dera, el Gran Maestro le
enseiié el método de meditacion, indicandole: “Si ves alguna luz
u oyes algtin sonido, préstales atencion”.

Desde pequeno, Maharaj Charan Singh era apacible, afectuoso
y alegre, mostrando inclinacion espiritual, humildad y desapego...
Posteriormente, realizé seva limpiando lamparas de petréleo y

1-2026



cuidando los zapatos del sangat durante los satsangs. También
abanicaba al Gran Maestro durante los satsangs de verano, perma-
neciendo de pie detras de él, moviendo lenta y continuamente el
pesado abanico. Transportaba sacos de trigo, harina y legumbres,
y servia la comida y el agua al sangat con alegria y diligencia,
obedeciendo siempre con disciplina incluso cuando los satsan-
guis lo trataban con rudeza.

El 30 de enero de 1933, el Gran Maestro inicié a Maharaj
Charan Singh, impartiendo los detalles del sendero espiritual de
los santos, a través del cual habria de conducir a cientos de miles
de almas. Su dedicacion a la meditacion era tan intensa que el
Gran Maestro le dijo: “Aln no es hora de que dediques tanto
tiempo a meditar. Presta mas atencién a tus estudios”.

Cuando el Gran Maestro le pregunt6: “;Qué te gustaria ser
cuando seas mayor: un hijo, un mal hijo o un buen hijo?”,
Charan Singh respondié: “Todos quieren ser buenos hijos, pero
como todo esta en tus manos, haz de mi lo que quieras”. Duran-
te sus estudios en Kapurthala y Rawalpindi, pasaba sus fines de
semana y vacaciones en Dera, realizando seva y permaneciendo
bajo la guia y proteccion del Gran Maestro. Desde nifilo, Maharaj
Charan Singh mostré amor profundo y devocion hacia su maestro,
considerandolo su primera obligacion, y realizé todas las tareas
asignadas con alegria, disciplina, desapego, humildad y firmeza
de propdsito.

Extracto del libro: El cielo en la tierra

28 CAMINO REAL



ABRIR EL CORAZON AL AMOR

A la tarde te examinaran en el amor. Aprende
a amar como Dios quiere ser amado y deja tu
condicion.

San Juan de la Cruz. Dichos de luz y amor

En los textos espirituales encontramos muchas veces la palabra
corazon. Hablan de la pureza del corazén, de la oracién del
corazon, de la atencién del corazon, etc. Y Soami Ji nos explica
en el Sar bachan prosa, que cuando escuchamos las palabras o
ensenanzas de un maestro espiritual, generalmente en satsang,
nos parece facil entenderlas, pero en realidad si las comprende-
mos solo con la mente y no permitimos que el mensaje entre en
nuestro corazon, esas ensefianzas se desvanecen sin dejar ningu-
na huella en nosotros. El dice exactamente:

Es facil escuchar y comprender; pero si escuchamos y
comprendemos solo superficialmente, y no dejamos que
entre en el corazén, no servird para nada. Si entra en
nuestros corazones, se reflejara también en nuestra
conducta. Es una ley que lo que tenemos en el interior se
refleja en el exterior.

Soami Ji, en esta cita, se refiere a la comprensién superficial, a
lo que entendemos con el intelecto y que sin embargo no interio-
rizamos realmente. Y nos explica que mantenerse en ese nivel,
impide que lo que escuchamos entre en nuestra consciencia y se
manifieste en nuestras acciones y forma de ser. Y asi es, porque
podemos escuchar buenas palabras, discursos bonitos o leer textos

1-2026



espirituales que nos emocionan, pero esa emocién poco a poco
se va desvaneciendo..., mientras que si ponemos en practica lo
que escuchamos o leemos, estamos contribuyendo a que haya un
cambio en nosotros, estamos ayudandonos a ser mas receptivos
y, por tanto, a mejorar nuestra conducta. En el Evangelio de San
Mateo (7:24) leemos:

Todo el que oye estas palabras mias y las pone en practica,
serda como un hombre prudente que edificd su casa sobre
roca...”.

Con buen criterio, los santos no nos dicen que no debamos
usar el intelecto, sino que lo deberiamos usar para garantizarnos
nuestra mejor toma de decisiones, evaluando prudentemente
las acciones que realizamos en la vida. Necesitamos, pues, no
solo escuchar, sino abrir nuestro corazén, o sea, ir mas alla del
intelecto. Sin embargo, la mayoria de nosotros hemos ido muy
lejos en el valor que le damos a la mente, hasta el punto de
que confundimos informacién y conocimiento con experiencia.
Es mas, incluso nos hemos contentado y afianzado tanto con
nuestras ideas y teorias, que estamos insensibilizados a la necesi-
dad de la experiencia.

En realidad, sabemos poco o nada, aunque hablamos sin cesar
creyendo que lo sabemos todo. Defendemos nuestras opiniones y
teorias como si fueran ciencia demostrada, aunque es obvio que
mas informacion no significa necesariamente saber de verdad. La
sabiduria es un grado mas elevado que el conocimiento ordinario,
algo mas profundo: es la capacidad de utilizar lo que sabemos con
un proposito moral que nos conduzca a la experiencia del Verbo
divino, y solo podemos lograrla cuando las ideas que nos inspiran
e iluminan se convierten en una dimension vivida e interiorizada.
Particularmente en la espiritualidad, solo la experiencia personal
puede ofrecernos un apoyo sélido y verdadero. En el libro Sant
Mat esencial, leemos:

30 CAMINO REAL



Solamente a través de la experiencia, a través de la practica
de la meditacion, es como aprenderemos a afrontar los
inevitables altibajos en nuestra ‘relacion con el camino’.

Porque de eso trata el camino espiritual: de comprender que
no lo viviremos siempre con un animo estable e invariable. Los
cambios estaran presentes a cada momento. Sin duda alguna las
circunstancias del dia a dia son cambiantes y nos afectaran, y esas
circunstancias haran que nuestro animo fluctte. Pero a pesar de
que a menudo la vida nos pone en situaciones dificiles, tenemos
que demostrar que este sendero para nosotros es algo mas que
una filosofia esperanzadora que un dia nos cautivé... Es realmen-
te nuestro apoyo fundamental en el vaivén de nuestros karmas.

Un axioma de los maestros es que nuestra existencia esta gober-
nada por la ley del karma, de la accién y la reaccion, el principio
de “lo que siembres, cosechards”. Y eso nos hace comprender
que el mundo fisico funciona por causa y efecto. Si plantamos
la semilla de una flor y las condiciones son las correctas, esa flor
crecerd y florecerd. Pero si no la plantamos o las condiciones no
son favorables, no crecera.

Igualmente, podemos prolongar nuestra participacién en la
cadena de causa y efecto reaccionando irreflexivamente ante los
acontecimientos y, por tanto, seguir tomando malas decisiones...
o podemos reflexionar y evaluar la consecuencia de nuestros
actos amparandonos en las ensefianzas del maestro, sobre todo
en la practica de la meditacién, para mantenernos interiorizados
ante la incertidumbre y el sufrimiento que tenemos que afrontar.
En el libro Sant Mat esencial seguimos leyendo:

Es solo al dedicarnos a la practica regular de la
meditacion diaria, a pesar de nuestras ocupadas vidas o
dificiles circunstancias, cuando apreciamos el valor de leer
literatura espiritual y escuchar satsang. Y al mismo tiempo

12026 31



comprendemos que las actividades externas, por muy Utiles
que sean, nunca pueden ser un sustituto de la meditacién.

Si, inconscientemente algunas veces podemos pensar que con la
lectura de un texto espiritual, escuchando satsang o haciendo seva
externo se puede sustituir la meditacién; nuestra confusa mente
puede decirnos que ya estamos cumpliendo con las ensenanzas...,
pero no debemos enganarnos, pues nada sustituye a la meditacion
y es solo cuando la practicamos diariamente cuando diferencia-
mos la ayuda que recibimos de ella. Recordemos que todo lo
que pertenece al mundo exterior se quedard en el mundo, o sea,
desaparecera; mientras que los logros interiores seran nuestro
verdadero legado, no solo ahora sino también en la eternidad.

Lo principal en la espiritualidad es ir mas alla de la mente y abrir
el corazon a la sabiduria y al amor de un maestro realizado en el
Shabad. Y eso se logra practicando todas sus ensenanzas: todas, jsin
excepcion alguna! Porque ;qué es lo que caracteriza a un maestro
verdadero? Lo que le caracteriza es su experiencia en el Shabad;
esa es la fuerza que concreta y define su amor a Dios. Y cuando
hablamos de este sendero, hablamos de “espiritualidad” en el senti-
do de realizar todas aquellas acciones dirigidas a priorizar el alma,
que son las que nos otorgan la suficiente receptividad como para
poder percibir el amor del Sefor en nuestro interior, entendiendo
que la mente es un poder inferior supeditado al alma y no al revés.
Soami Ji afirma en el Sar bachan prosa:

Este es el sendero del amor, no del intelecto. ;Y como
puede el amor crecer sin el satsang?

Estamos ante un sendero de amor con mayusculas, un sendero
que nos lleva a la experiencia divina interior. Por eso, Soami Ji
nos explica que sin la asociacion con la Verdad, sin el satsang, no
podremos desarrollar un amor mas elevado del que nos ofrece la
compaiiia del mundo. El amor espiritual es dificil de alcanzar sin

32 CAMINO REAL



la ayuda de los santos, ellos nos proponen aprender a romper los
[imites que nos impone la mente y a amar al maestro sin reservas
y de forma incondicional a través de la experiencia espiritual.

Y tal como decia Soami Ji, ese aprendizaje se obtiene en el
satsang de los santos. El satsang es nuestra escuela de amor. En
él comprendemos que la verdadera dimension del amor de los
santos la obtendremos espiritualizando nuestra vida, y alejando-
nos del descontrol de la mente. Es cuando nos llega al corazon el
amor de los santos hacia Dios, cuando deseamos romper nuestra
pequena y limitada forma de amar para acercarnos a la suya. En
el libro Muere para vivir, Hazur Maharaj Ji nos dice:

El satsang te ayuda a permanecer humilde y a no convertirte
en rival del Serior”. (...) el satsang te ayuda a permanecer
en su voluntad, que es la verdadera humildad y manse-
dumbre. Te ayuda a atesorar toda la gracia del Padre que
hay dentro de ti.

Hazur Maharaj Ji nos alerta del peligro de ser rivales del Senor,
porque en muchas ocasiones de manera inconsciente lo somos: la
mente crea sus propias interpretaciones y argumentos incluso para
vivir el sendero, y de esta forma nos alejamos de él..., y ademas
lo malo es que lo hacemos de manera imperceptible. Como
buscadores espirituales estamos todavia dentro de los limites de
la mente, por eso el satsang es tan necesario. Escuchando y asimi-
lando los consejos de los maestros dejamos de dar vueltas en el
circulo de nuestros conceptos e ilusiones, que nos alejan de la
verdadera devocion, y en su lugar nos esforzamos en la practica
de las ensenanzas.

El satsang, pues, es una buena escuela para la mente. En él apren-

demos mansedumbre, humildad... Actitudes que en el mundo no
son muy apreciadas, lo sabemos, pero en la espiritualidad son

12026 33



necesarias para abandonar esos habitos tan arraigados que tenemos
de analizar y cuestionarlo todo; solo de esta manera sera posible
atesorar la gracia de Dios que la mente nos impide percibir. Como
leemos en el libro Una llamada al despertar:

Mentes limitadas, ;somos eso? ;Tergiversamos e incorporamos
nuestros propios conceptos, nuestras interpretaciones
erroneas a las ensefianzas de los santos? El problema esta en
que nuestras concepciones son parciales, fragmentarias.
Concebimos el mundo desde la perspectiva limitada de
nuestro propio egocéntrico punto de vista.

En este mismo libro, encontramos una analogia que refleja
claramente esa subjetividad. Dice asi: “Si se pide a tres personas
con los ojos vendados que toquen un elefante y que describan
qué es, el que toque la trompa dird que es una manguera; el que
toque la pata dird que es el tronco de un arbol; otro tocara la cola
y dird que es una cuerda... Cada uno estd en contacto solo con
una parte del elefante”.

Como vemos, estamos limitados en nuestra vision de las cosas,
por el contrario, la perspectiva de un santo proviene de la totali-
dad, es objetiva en el sentido mas amplio de la palabra. Nosotros,
sin embargo, somos como alguien con los ojos vendados que
solo estd en contacto con una parte del todo, y que en funcion de
su limitada perspectiva comprende las cosas de distintas maneras.
El problema es que insistimos en que nuestra verdad parcial es “la
Unica”, y como la persona con los ojos vendados que se aferra a
la trompa del elefante, sostenemos, por ejemplo, que un elefante
es sin duda una manguera de jardin.

Este ejemplo tan sencillo es Gtil para demostrarnos como busca-

dores espirituales la necesidad de un maestro realizado en el
Shabad. Necesitamos su sabiduria y ademas su guia para conectar

34 CAMINO REAL



con el alma, esa esencia divina en nuestro interior que puede
darnos a conocer la exquisitez del Shabad, ese dulce sonido
interior que nos llevara a unirnos con el Padre.

Escuchar con el corazén, implica nuestro mejor y mas profundo
sentimiento de amor al maestro, es decir, permitir que las ensefan-
zas nos transformen para que afecten nuestra manera de vivir.
Como se desprende de lo que decia Soami Ji, sin esta conexion
con el corazén (es decir con nuestra dimension mas humana), las
ensefanzas se evaporan. Se quedan como ideas abstractas, aspira-
ciones en la memoria..., pero no generan cambios internos y practi-
cos, es decir, no nos transforman. En el Sar bachan prosa, leemos:

“... los satsanguis deben ser siempre muy perspicaces v,
por regla general, juiciosos en todo momento, porque
siempre estan bajo la guia del satgurG. De hecho, sin
mantener siempre al satgurd en el corazon, el discernimiento
no es posible; es decir, sin un protector —la mente, (...)- se
interpondra en el camino del discernimiento correcto.

Por tanto, si tenemos ya la proteccion del maestro, nos corres-
ponde ser perspicaces y mantener siempre presente en nuestra
mente el Shabad vy al satguri. Nunca deberiamos olvidar esto. ;Y
como los mantenemos en nuestro corazon? ;Como estamos prote-
gidos pase lo que pase? Hazur Maharaj Ji da una bella respuesta
en Perspectivas espirituales, vol. II. El empieza preguntandonos:

sQué es la meditacion? Es llamar a la puerta pidiendo la
gracia del Senor para que podamos ser capaces de vivir en
su amor y devocién, y que nuestra mente no se dirija hacia
nada de la creacién, sino solamente hacia el Sefor. La
meditacion nos inclina hacia él, nos atrae hacia él, y si él
estd siempre con nosotros y se refleja en todos nuestros
actos, eso es meditacion.

12026 35



Habiéndonos referido, a lo largo de estas lineas, a “la dimensién
del corazén”, no podemos pasar por alto que esta dimension, en
un sendero de meditacion, estd ligada a la devocion. Practicamos
la meditacion, es decir, repetimos el simran por amor al maestro,
y, en realidad, esa es nuestra fuerza transformadora. Porque la
devocién o bhakti es la energia que nos permite abrir el corazén
y vivir las ensenanzas. La devocién despierta la receptividad del
corazon y permite que el amor al maestro se arraigue profunda-
mente en nuestro ser. Por lo tanto, no se trata solo de repetir las
palabras del simran como un loro, sino de repetirlas con atencién
consciente, con devocion, con humildad y paciencia.

Muy a menudo, cuando realizamos algo, nos desespera no
ver resultados enseguida, pero en la espiritualidad las cosas son
diferentes al parecer de la mente. Aqui solo se trata de dar nuestro
amor y confianza al maestro sin esperar recibir nada a cambio, y
esa confianza se vera recompensada con creces.

La espiritualidad requiere paciencia. Desarrollemos este aspecto
en la siguiente analogia sobre el aprendizaje de la lectura de una
nifa: Al principio, después de aprender el abecedario, normalmen-
te el profesor le da un papel con unas frases y le pide que lo lea.
Ella al ver el papel escrito no entiende nada y se desalienta, pero
recuerda que su profesor se lo pidi6..., asi que lo intenta de nuevo.

Al ver el esfuerzo de la nina, el profesor la anima continuamente,
la guia de letra en letra..., pero no le lee el texto entero, sino que
deja que la nifa mas adelante lo lea por si misma. Asi, poco a
poco, ella empieza a reconocer las letras, las palabras, luego las
frases, y al final con gran alegria logra leer sola. Es entonces cuando
comprende que lo importante no era entender ese papel que el
maestro le dio, sino aprender a leerlo todo. Y gracias a su esfuerzo,
a su obediencia, pero sobre todo a la sabiduria del profesor, descu-
bre un mundo nuevo, se abre a una comprensién mucho mayor.

36 CAMINO REAL



Igualmente, aunque no comprendamos el efecto de nuestra
practica espiritual, debemos hacerla a diario, porque el maestro
nos lo ha pedido. El es ese sabio maestro que nos llevara a descu-
brir un mundo nuevo: el mundo del espiritu, y aunque ahora la
practica nos pueda parecer incluso sin sentido, cada meditacién
Ileva a cabo de manera inevitable nuestra transformacién: justa-
mente nos lleva a experimentar nuestro ser verdadero.

Hoy por hoy, no entendemos las cualidades espirituales de los
nombres que repetimos en la practica, ni tampoco la dimensién
eterna de este pequeno sonido fragmentado que escuchamos,
pero si seguimos con confianza y constancia, llegaremos a la
meta que el maestro nos ha explicado en la iniciacién: unirnos
de nuevo con el Padre.

Por lo tanto, lo esencial no es entender con la mente la espiri-
tualidad, sino abrir nuestro corazén para que el alma pueda ser
una parte consciente de nuestro ser, porque como dice una frase
del libro El principito: “He aqui mi secreto, que no puede ser
mas simple: solo con el corazon se puede ver bien; lo esencial es
invisible para los ojos”.

La espiritualidad requiere que nos volvamos mas humildes en
nuestro enfoque de la vida, al igual que un nifo cuando esta
aprendiendo a escribir. El nino sencillamente aprende, practica lo
que le ensefan de manera natural. Y la meditacién poco a poco
aquieta nuestra mente, despierta el alma, y hace que lo esencial,
el amor al maestro y a Dios, sean visibles en todos los actos de
nuestra vida.

12026 37



REFLEXIONES

sCuanto tiempo mas estaremos enganados por la
cascara externa de la vida —su forma, su color y sus
adornos— sin mirar dentro del cantaro del cuerpo
para descubrir el néctar que yace en su interior? (...)
La céscara no tiene valor por si misma; esta ahi para
contener y proteger algo precioso que se encuentra
dentro. jExploremos el tesoro que hay en nuestro
interior, obtengamos esa perla de gran valor!

Filosofia de los maestros, vol. V

La forma humana es una oportunidad bendita para
permitirnos realizar al Sefior interiormente y escapar
de esta prision de nacimiento y muerte. Mientras
trabajamos con los créditos y deudas kdrmicas,
nuestra atencién debe concentrarse siempre en el
amor y devocién por nuestro maestro.

Muere para vivir

Todos los devotos y almas puras creen en dos
principios religiosos fundamentales: la devocion a
Dios y el amor por su creacion. Solo si poseemos
dentro de nosotros estas cualidades humanas bésicas
merecemos ser [lamados seres humanos. Debemos
considerar a los deméas como hijos del mismo Padre,
compartir sus alegrias y tristezas, y tener un amor
ilimitado por el Sefor y compasion por nuestros
semejantes.

Filosofia de los maestros, vol. V
y 4

CAMINO REAL



LA FORTUNA DE PODER MEDITAR

+Qué palabras podemos pronunciar para
evocar su amor?

En las horas de ambrosia antes del amanecer,
repite el Nombre verdadero

y contempla su gloriosa grandeza.

Gurt Nanak Dev. Adi Granth

iCuan afortunados somos de haber llegado al refugio de un
maestro verdadero! Qué afortunados somos si hemos sido bende-
cidos con la oportunidad de sentarnos en silencioso recuerdo y
ofrecer nuestro amor. Los misticos nos dicen que este es el servi-
cio mas elevado y el mas preciado para el Sefor.

La meditacién no es solo una actividad que hacemos de vez
en cuando; es un proceso de toda la vida para inclinar la mente
hacia el amor. Maharaj Charan Singh dice en Perspectivas espiri-
tuales, vol. I:

En potencia cada alma es Dios, pero tenemos que
convertirnos en Dios; tenemos que alcanzar ese nivel de
consciencia. En potencia, cada gota es el océano, pero la
gota tiene que evaporarse, convertirse en nube y caer en
forma de lluvia antes de unirse al océano.

No importa cuanto anhele la gota ser una con el océano, no
puede llegar directamente a él. Hay un proceso en marcha. Debe
deslizarse desde debajo de la roca y someterse al calor del sol.
Esto es todo lo que se requiere de ella: simplemente volver su
atencion hacia el sol y volverse receptiva. El sol hace el resto:

1-2026



la separa de la suciedad e impureza, la eleva hasta las nubes,
y luego la deja caer para que se funda con el océano. Cuando
meditamos, esto es lo que hacemos: nos hacemos receptivos al
proceso. El maestro hace el resto. Maharaj Charan Singh dice en
Muere para vivir: “A través de la meditacion, nos volvemos dignos de
su gracia y receptivos a su amor”.

Ninguna accién fisica puede reemplazar el papel de la medita-
cion en este proceso, porque aquel con quien deseamos fundirnos
no es fisico. Maharaj Charan Singh dice en Perspectivas espiritua-
les, vol. IlI: “El maestro no es el cuerpo, es el Shabad interior.
;Como podriamos fundirnos en ese Shabad sin la meditacién?”.

Dado que la meta no es fisica, el cuerpo no tiene ningun papel
que desempenar en la meditacion, salvo no distraer a la mente.
Por lo tanto, durante la meditacién, el cuerpo se lleva a un estado
de quietud absoluta. La mente, por otro lado, tiene el papel
principal en este proceso. La meditacién es la practica de volver
la mente hacia dentro y llevarla también a la quietud.

El salmista biblico canto: “Estad quietos y sabed que yo soy
Dios”. (Salmos 46:10). Con el cuerpo y la mente en calma,
nuestra atencién se retira del mundo de los sentidos y se vuelve
receptiva al poder del Shabad que reverbera en nuestro interior,
y el alma queda libre para elevarse: Maharaj Sawan Singh dice
en Joyas espirituales: “La tendencia natural del alma es elevarse,
puesto que es un pdajaro cuyo origen no es este mundo material.
La mente y el cuerpo hacen que permanezca aqui abajo. La
crema en la leche sube automaticamente cuando se deja reposar
la leche. Cuando el cuerpo y la mente se inmovilizan, el alma
empieza a subir hacia el foco”.

Todo lo que hacemos en la meditacion es para la mente. El alma

ya ama; es la mente la que estd aprendiendo a amar. Maharaj
Charan dice en Perspectivas espirituales, vol. II:

40 CAMINO REAL



Veréds, en realidad la meditacion, el amor que estamos
tratando de desarrollar, es para la mente... Cuando la
mente llega a su propia fuente, de forma automadtica el
alma va al Padre, porque ya estd llena de amor por el
Padre... Por lo tanto, todos nuestros esfuerzos en la
meditacion son para crear amor, devocion y fe; todo es
para la mente.

Sin embargo, paraddjicamente, la meditaciéon también la hace
la mente. La meditacion es donde el seva de la mente encuen-
tra su maxima expresion. En Joyas espirituales, un buscador le
pregunta al Gran Maestro qué método habia practicado para ir al
interior. Y él responde:

Consegui las instrucciones de mi propio gurG y él me
ensend el método exacto. Ese método es el mismo que
utilizan todos los santos; consiste simplemente en
concentrar la atencién, manteniéndola imperturbable en
un centro concreto, el foco del ojo. ;Qué mas puedo decir?
Todo consiste en que la atencion no fluctie. Cada rayo de
atencion tiene que concentrarse y mantenerse alli.

Esta es la esencia del proceso meditativo: desarraigar cada rayo
de nuestra atencion del mundo fisico y trasplantarlo al mundo
interior, para reenfocar la mente en el interior y luego mantenerla
quieta en el “centro indicado”. Este mismo método de meditacion
nos lo ensei6 nuestro maestro, y tiene tres componentes: simran,
dhyan y bhajan.

Simran, la practica de repetir en silencio los cinco nombres
dados por el maestro en la iniciacion, saca nuestra atencion
fuera de este mundo vy la eleva hasta el centro del ojo. Dhyan, la
practica de la contemplacién de la forma del maestro, mantiene
nuestra atencion fija en el centro del ojo. El simran y el dhyan se
practican simultaneamente; ayudan a enfocar la mente y llevarla a

12026 41



la quietud, para que pueda sintonizarse con el Shabad que resue-
na en el centro del ojo. Luego, mediante la practica del bhajan,
escuchamos la melodia divina del Shabad y respondemos a su
atraccion interior.

Pero el Shabad no atrae la conciencia del alma hasta que todos
los rayos de atencion se han reunido en el centro del ojo vy, para
lograrlo, la disciplina del simran es esencial. Hazur Maharaj Ji
explica la profunda relacion entre el simran y el bhajan en
Perspectivas espirituales, vol. Il

A menos que lleguemos al centro del ojo, no podremos
estar en contacto con el Shabad interior, y a menos que
estemos en contacto con el Shabad interior, nada nos
atraerd hacia arriba. Si queremos que un iman atraiga a
una aguja, tendremos que llevar la aguja a la zona de
influencia del iman para que pueda atraerla. El simran es
un método para retirar la consciencia al centro del ojo,
para que luego el Shabad pueda atraerla hacia arriba.

La meditacion regular, practicada diariamente durante al menos
una décima parte del dia, en la privacidad del hogar y en la intimi-
dad del corazén, es nuestro primer y principal servicio, nuestro
“verdadero” seva. Maharaj Charan Singh explica en Muere para
vivir:

Seva significa ese servicio que se hace para complacer al
maestro, y lo que mas complace al maestro es que hagamos
nuestra meditacion. Retirar la consciencia al centro del ojo
y conectarla con el sonido es el verdadero seva.

Extractos del libro Seva

42 CAMINO REAL



EL MAESTRO RESPONDE

La cosecha siempre esta lista, pero nosotros
tenemos que elevar nuestra conciencia al nivel
en donde podemos recoger la cosecha... Tan
solo cambia tu forma de vida de acuerdo con
las ensenanzas y atiende a tu meditacion. Eso
es todo lo que se requiere. De la meditacion,
el amor vendrd, la sumision vendr4, la
humildad vendra. Todo vendra.

Muere para vivir

P. Maestro, tengo una pregunta. ;Hablanos, por favor, de como
crear amor y devocién en la meditacién y como relajarnos?

R. Bueno hermana, la semilla del amor estd dentro de todos
nosotros. Solo tenemos que ayudar a que la semilla crezca,
crezca y crezca hasta llegar a unirnos con el Padre. El alma
es una gota del océano divino y siempre se eleva hacia su
origen. El alma siempre anhela volver a su propia fuente. El
amor y la devocion son propios del alma. Es la mente la que
nos mantiene atados a esta creacion, mientras que el alma es
cada vez mas infeliz aqui. Es muy infeliz. Por eso tenemos un
sentimiento de soledad, no importa lo que tengamos en esta
creacion. Siempre nos sentimos solos. Sentimos que nada nos
pertenece y que nosotros tampoco pertenecemos a nadie. Solo
intentamos enganar a los demas, y ellos intentan enganarnos a
nosotros. Sin embargo, el alma realmente pertenece al Sefor
y él nos pertenece a nosotros. Esa chispa divina de amor esta
dentro de cada uno de nosotros. Por lo tanto, tenemos que
ayudar a esa semilla divina a crecer mediante la meditacion.

1-2026



44

Si un cuchillo estd muy oxidado y lo frotamos con una piedra
arenisca, poco a poco el éxido desaparece y el cuchillo brilla.
De modo similar, nosotros estamos frotando nuestra mente
con el Shabad y el Nam en el interior para que todo el 6xido
de la mente desaparezca, se elimine completamente y el alma
brille desde el interior. Esto es verdadero amor, verdadera
devocion. Por eso mismo decimos que Dios es amor y el
amor es Dios. Porque la verdadera forma del Senor es el
amor, y solo a través del amor podemos regresar a él. Amor
significa convertirse en otro ser, fundirse en el otro ser, perder
la propia identidad, llegar a ser otro. Esto es amor. Nosotros
ya no existimos mas, solo existe el objeto de nuestro amor.
Eso es amor. Entonces solo existe el Sefor, nosotros no. Eso
es amor.

El propésito de la meditacién es crear ese amor y devocion
por el Padre en el interior, porque la relacion del alma vy el
Padre es de amor. No pertenece a ninguna religion, a ninguna
casta ni credo. Por eso Cristo dijo: Ama al Sefior con todo tu
corazon, con todo tu cuerpo, con toda tu alma. Eso es amor.
El también dijo: Bienaventurados los que lloran, porque ellos
seran consolados. Aquellos que le echan de menos, aquellos
que ansian ser uno con él, aquellos que anhelan llegar a ser
uno con él, son los afortunados.

M. Charan Singh. Perspectivas espirituales, vol. Il

CAMINO REAL



SED DE ETERNIDAD

Me revelaré dentro de tu alma. Disfrutaremos
juntos la dulzura del amor divino. El alimento
y la bebida espirituales abundan en mi mesa,
asi que ven y sacia tu ser.

The Song of Songs

Como seres espirituales viviendo en un cuerpo humano, sabemos
en lo profundo de nuestro corazén o al menos sentimos, que hay
en nosotros algo mas que carne y huesos, mas que pensamientos
y emociones. Sabemos que debajo de todas las cosas insignifican-
tes que nos rodean, hay algo mas grande y elevado, que nuestra
intuicion pueden reconocer. Hay algo mas que los deportes, la
television, los coches, las peliculas, etc., mas que el conyuge o
los hijos. ;Qué es ese “méas”? No lo sabemos a ciencia cierta, pero
en lo profundo de nuestro ser, estamos razonablemente seguros
de que existe una conciencia que busca sentido.

Esta cualidad inexplorada, este “mas”, es el instinto natural del
alma clamando por su propia fuente, su verdadero hogar, es la
memoria de lo eterno que anhela regresar a su fuente. Es el alma,
nuestro verdadero yo eterno, buscando la realidad dltima: Dios.
Todo lo que hacemos en la vida es un intento de encontrar el
camino que nos lleve a él: la busqueda del placer, de la felicidad,
y evitar el dolor, es la basqueda instintiva del alma por la verdad
y la realidad supremas. San Agustin dice en su obra Confesiones:

Nos hiciste, Sefior, para ti, y nuestro corazon estara inquieto
hasta que descanse en ti.

1-2026



Nuestro problema radica en no saber qué buscamos y, por
tanto, donde encontrarlo. Si queremos saber qué es, entonces
debemos entender cudl es el origen de nuestra ansia de felicidad
y el método para encontrarla. Los misticos nos explican que como
no somos conscientes del simple hecho de que lo que nos falta es
la unién con Dios, buscamos consuelo en algdn tipo de sustituto.

Rumi dice: “Hay una cosa que nunca debes olvidar. Todos los
seres humanos venimos al mundo con una misién particular, y
esa mision es nuestro propésito singular. Si no la cumplimos, no
hemos hecho nada. Recuerda la raiz profunda de tu ser, la presen-
cia de tu Senor. Entrega tu vida a aquel que ya posee tu aliento...”.
Aqui Rumi nos aconseja recordar las raices profundas de nuestro
ser, recordar esa Unica realidad. Porque si no hemos hecho nada
en nuestra vida hacia ese fin, entonces no hemos hecho nada en
absoluto que valga la pena en este mundo de ilusion.

Nuestros anhelos, nuestros deseos y pasiones por los objetos
mundanos, nos encadenan en la ignorancia, impidiéndonos
alcanzar nuestro objetivo; esa “cosa” que cita Rumi. Esta mision,
esta verdad, puede llevarse a cabo en la forma humana, a través
de la guia de un maestro vivo realizado en Dios. En el momento
de la iniciacién, el maestro conecta el alma del discipulo con
el Shabad, lo cual lleva al discipulo a las profundidades de su
alma, donde obtiene el verdadero conocimiento de ese Ser supre-
mo infinito. Esto solo es posible cuando nacemos como seres
humanos. Solo entonces podemos lograr esta Gnica cosa. Y hasta
que no la alcancemos mediante la ayuda de un verdadero gurd,
continuamos atrapados en el ciclo de nacimientos y muertes con
todo el sufrimiento y el dolor que conlleva.

El gurd es un vinculo extremadamente importante entre
el discipulo y la meta de la liberacion. El es el tnico poder
digno de confianza en la busqueda del discipulo por la verdad
suprema. El ha fundido su conciencia con lo divino. Su labor

46 CAMINO REAL



es despertar nuestro ser interior: esa chispa que es la esencia
misma del Creador. Al mantener la compania de nuestro maestro
y escuchar sus discursos espirituales, desarrollamos un profundo
amor por él; tratamos de seguir sus ensefianzas en pensamiento,
palabra y accién; y practicamos la meditacion con regularidad
y firmeza. Por estos medios, nuestra devocion se intensifica, y
la devocién, como nos dicen los santos, es la Gnica manera de
agradar al Sefor y alcanzar la realizacion de Dios.

A través del fortalecimiento de nuestra practica de meditacion,
nuestra devocién aumenta, hasta que comprendemos que el
Shabad, el maestro y el discipulo son uno solo. Los santos nos
dicen que el amor es el fruto de la devocion, y la meditacion es el
Gnico medio para encender esa devocion. Solo en la meditacién
encontramos la profundidad de nuestro amor por el maestro.

El camino de la devocion comienza simplemente reconociendo
la bondad del maestro, sin darlo por sentado. Nuestro anhelo por
él y nuestra receptividad a su amor solo pueden aumentar a través
de la gratitud: gratitud al maestro por iniciarnos, por ensefarnos
qué hacer con nuestra mente y cémo vivir nuestra vida; gratitud
por habernos puesto en el camino correcto, por darnos proposito
y direccién, por ensenarnos con su ejemplo a amar mas alla de
nosotros mismos, sin esperar recompensa. Cuando a través de la
meditacién, somos capaces de relacionarnos con él como la encar-
nacion del Shabad, podremos recibir todo el poder transformador
y purificador de sus ensefanzas. La meditacién nos da los medios
para desarrollar una relacion viva con el maestro, una relacién
que madurara con la experiencia y que nos hace conscientes de
cuan bendecidos estamos por tenerlo en nuestras vidas. Nuestro
anico trabajo es hacer nuestra meditacion con toda la dedicacién,
amor y devocion que podamos.

Estar en presencia fisica del maestro es un gran privilegio, que
trae consigo una conciencia profunda y verdadera de lo que

12026 47



realmente anhelamos, de la verdadera sed de nuestra alma. El
maestro nos pide con sinceridad que tomemos acciones practi-
cas en este camino, que estemos cerca de él por dentro y que
experimentemos la misericordia de su ser. Su misericordia es
indescriptible. El nos llama, nos ruega que demos ese primer
paso hacia él, que es nuestro esfuerzo en la meditacion.

Consideremos otro aspecto del amor y la presencia constantes
del maestro. Si tenemos estos dos dones indescriptibles de él,
;de qué tenemos que preocuparnos? El amor es un estado de
unidad, de plenitud, y eso es lo que el maestro nos ofrece. El nos
ha dicho varias veces que en este camino todo es posible. ;Por
qué? Porque él y su amor siempre estan con nosotros y podemos
experimentarlos cada dia y en cada momento, si tan solo dirigi-
mos nuestra atencion hacia él y nos comunicamos con él a través
de la meditacion.

Para un iniciado, la vida consiste en vivir en el mundo, cumplir
con sus deberes y, al mismo tiempo, saber, sentir y ver que la
presencia del maestro es una realidad constante; que su presencia
viva siempre esta con el discipulo. Hay un hermoso poema de
Hafiz que dice:

Nadie puede impedirnos llevar a Dios dondequiera que
vayamos, nadie puede robar su nombre de nuestros
corazones, mientras tratamos de abandonar nuestros miedos
y finalmente nos mantenemos victoriosos, no tenemos que
dejarlo solo en la mezquita o iglesia por la noche. Nadie,
en ningun lugar, puede impedirnos llevar al amado
dondequiera que vayamos. Nadie puede robar su precioso
nombre del ritmo de mi corazon, pasos y aliento.

Este poema enfatiza el hecho de que nuestra relaciéon con Dios
es personal. Lo llevamos en nuestros corazones cuando repetimos
el simran, cuando la mente estd comprometida en la repeticion y

48 CAMINO REAL



lo recuerda en la vida diaria cumpliendo con las obligaciones y
responsabilidades en el mundo. Nuestra mente, cuando se enfoca
en esta practica, estd comunicandose con Dios. Recordarlo en
todo momento aligera el apego a nuestra carga kdarmica y nos
permite hacer lo que debemos hacer sin preocuparnos por los
resultados. Entonces podemos atravesar nuestras vidas sin reaccio-
nar ante las situaciones que afrontamos.

El maestro nos dice que podemos transformar nuestras vidas de
recipientes de dolor, sufrimiento y miseria, en recipientes de paz y
dicha eterna a través del simran, a través de la meditacion. Como
expresa el dicho, muy acertadamente: “La oscuridad maés intensa
es en si misma la semilla de la luz”. A veces pasamos por perio-
dos de dolor y sufrimiento incesantes, pero si en esos momentos
podemos aferrarnos firmemente al simran y mantenemos nuestra
fe, los periodos oscuros pasaran. Las dificultades en la vida pueden
llevarnos a desarrollar un sentido de desapego en este mundo
falso, con el que nos demos cuenta de la naturaleza ilusoria de
nuestra existencia y busquemos nuestro verdadero hogar. Cuando
las cosas son imposibles de entender, solo podemos soltar y dejar
hacer a Dios, como dice el dicho. De alguna manera, él vendra
a nosotros en nuestra angustia, mientras el trabajo de purifica-
cion continda. El santo Kabir ha expresado, en uno de sus bellos
poemas, la imagen del alfarero que sostiene la vasija con una mano,
mientras la moldea y golpea con la otra. Depende de nosotros qué
mano vemos: la que golpea o la que sostiene; asi como es nuestra
eleccion decir que el vaso estd medio Ileno o medio vacio.

El maestro esta dentro de todos los sucesos y circunstancias
de nuestra vida. Lo que nos sucede esta en sus manos y bajo su
conocimiento. El estd haciendo tanto en nuestra purificacién como
nosotros le permitimos, pero nos limpiard de cualquier manera
que estime oportuna, porque estd comprometido a devolvernos a
nuestro verdadero hogar. Si tenemos la inmensa capacidad de absor-
ber los buenos momentos, también deberiamos tener la gracia de

12026 49



atravesar los malos momentos con igual fe y amor. Algunas veces,
durante nuestros momentos dificiles, podemos haber pensado que
el maestro nos ha dejado solos en este mundo. Pero tenemos que
crecer verdaderamente para entender que nuestro Padre espiritual
—que no solo esta con nosotros en esta vida, sino que ha estado alli
desde siempre—, nos ama tanto, que nunca puede abandonarnos.
En Joyas espirituales, el Gran Maestro explica:

Tu amigo o maestro esta dentro de ti, mas cerca que cualquier
otra cosa y te observa. Siempre que tu atencién se dirige
hacia el centro del ojo, él te escucha y responde, pero su
respuesta se te escapa porque tu atencion vacila y se dirige
hacia fuera. Si pudieras escucharlo por dentro, estarias en
sintonia. Deseo que puedas acercarte a él y verlo por dentro,
cara a cara, en lugar de simplemente sentir su presencia.

Deberiamos reflexionar sobre estas cuestiones: ;La presencia
del maestro en nuestras vidas deberia eliminar nuestros malos
momentos o deberia su presencia darnos la fuerza para afrontar
cualquier crisis con fe y amor? ;Nuestra fe es tan débil que pensa-
mos que el maestro nos abandonaré alguna vez? ;Cémo podemos
hacernos fuertes para soportar el dolor y aceptar lo que suceda
como la voluntad del Sefor? Primero y ante todo, debemos creer
que el maestro siempre esta con su discipulo. En los momentos
mas dolorosos de la vida, él ofrece a cada discipulo la gracia de
la fuerza interior. Si realmente lo buscamos para obtener apoyo,
entonces nos volvemos receptivos a su gracia. Podemos recordar
el famoso poema anénimo Huellas, en el que la voz del Sefor se
expresa cuando el discipulo cree sentirse abandonado: “Mi queri-
disimo hijo, nunca te dejé durante tus pruebas y sufrimientos;
cuando viste solo un par de huellas en el camino, fue entonces
cuando te estaba llevando en brazos”.

En cada momento, él esta con nosotros y cuidando de nosotros.
No cambiard nuestro destino, pero estd alli para darnos todo el

50 CAMINO REAL



apoyo y la fuerza que necesitamos. Siempre debemos pensar
positivamente. Los pensamientos positivos no se basan en esperan-
zas vagas, sino en una fe profunda en las manos protectoras de
Dios. Hazur Maharaj Ji nos anima a hacer nuestra meditacioén, y
esta meditacion nos ayuda a aceptar, nos ayuda a apreciar lo que
enfrentamos. En Perspectivas espirituales, vol. 111, leemos:

Intentamos vivir en su voluntad. Intentamos no transigir
con los principios. Intentamos dar todo el tiempo a la
meditacion. Intentamos moldear nuestra vida de acuerdo
con la forma de vida de Sant Mat. Asi que intentamos vivir
en la voluntad del maestro. Fso nos ayuda.

En esencia, la meditacion es la verdadera oracion, la oracion
silenciosa, que agrada al maestro. Nos entrenamos para aceptar,
soltar y liberarnos, y permitir que los desafios de la vida cumplan
su proposito; y nos acerquen mas a él. El escritor Paulo Coelho
expresa acertadamente la actitud que debemos adoptar en esos
momentos en el libro Aleph. El dice:

Oh Dios, te reconozco en las pruebas que estoy pasando.
Permite, oh Dios, que tu satisfaccién sea mi satisfaccion.
Que yo sea tu alegria, esa alegria que un padre siente por
un hijo. Y que yo me acuerde de ti con tranquilidad y
determinacion, incluso cuando sea dificil decir que te amo.

El discipulo que acepta todo en la vida, sabiendo que viene
del maestro, no se preocupa, no se queja, sino que vive feliz en
su voluntad. No queda nada mas que desear. De esta manera, se
satisface la sed del alma, recordamos la raiz profunda de nuestro
ser, cumplimos el verdadero proposito de la vida y, finalmente,
nos hacemos merecedores de recibir su herencia espiritual.

12026 51



