
 Radha Soami Satsang Beas

Habla Hispana

1 . 2026
CAMINO REAL



CONTENIDO
03

06

07

17

20

24

27

29

38

39

43

45

Preparación para el viaje final 

La búsqueda

Hoy, el todo del que disponemos

Cartas espirituales

El único viaje que vale la pena

La parábola de los talentos

Caminos de búsqueda

Abrir el corazón al amor

Reflexiones

La fortuna de poder meditar

El maestro responde 

Sed de eternidad

Fundación Cultural RSSB Andalucía (España). Carretera del Prat, 57. -08940- Cornellá Ll. (Barcelona) 
Camino Real Internet ISSN 2564-8489. DL B-29136 -1993. Todos los derechos reservados.
Copyright © 2026 Fundación Cultural RSSB Andalucía (España) 

CAMINO REAL



PREPARACIÓN PARA EL VIAJE FINAL 

Porque sabemos que si nuestra morada 
terrestre, este tabernáculo, se deshiciere, 
tenemos de Dios un edificio, 
una casa no hecha de manos, 
eterna, en los cielos.

2 Corintios 5:1

Estamos demasiado absortos en el mundo y sus objetos. Nuestra 
mente no tiene tiempo ni espacio en su agenda diaria para consi-
derar ninguna otra cosa. Como el corcho de una botella lanzado 
al océano, nuestra mente va y viene al capricho de las olas de 
los sentidos. Como un mono, nuestra mente jamás se está quieta. 
La mente se halla completamente absorta en cualquier cosa que 
experimente fuera de sí misma. Cada uno de sus poros está lleno 
hasta el borde de los placeres de los sentidos. Continuamente 
estamos siendo bombardeados por las promesas del mundo. 

Nuestra interminable actividad mental se refleja en lo obsesio-
nados que estamos con nuestra familia, nuestros amigos, nuestro 
trabajo y nuestras posesiones. Pero ¿es que esto nos pertenece 
realmente? 

Sabemos que al morir nada irá con nosotros, que tendremos 
que abandonar nuestros cuerpos y dejar todas las cosas que 
hayamos acumulado, que nada ni nadie de este mundo han 
acompañado ni acompañarán nunca a las personas más allá de la 
muerte, ni jamás lo harán. Abandonaremos todos los bienes que 
hemos acumulado y diremos adiós a nuestros seres queridos. Lo 

1 2026

030303



4					     CAMINO REAL

queramos o no, todo lo relativo al mundo físico tiene que abando-
narse a la hora de la muerte. 

En teoría sabemos todo esto, pero ¿no es posible que cuando 
venga la muerte veamos que nos hemos equivocado, que las 
cosas que considerábamos reales no eran sino una sombra de la 
realidad? ¿Es posible que nos demos cuenta de que la vida es algo 
más que lo que acabamos de pasar? 

… La mayoría de la gente convendrá en que es una práctica 
normal hacer preparativos cuando vamos a viajar a otro país. 
Por lo menos, consideramos y tomamos medidas respecto a los 
medios de transporte, y decidimos dónde vamos a ir. Somos tan 
precavidos en estas actividades mundanas, que rara vez empren-
demos un viaje importante sin hacer previamente toda clase de 
preparativos. Y, sin embargo, para ese viaje que todos hemos de 
emprender muy pocas personas se preparan. ¿Quién se detiene 
a considerar adónde conduce ese viaje a través de la muerte o 
cómo hay que prepararse para que resulte más cómodo? 

Para resolver el enigma de la muerte, los filósofos no han esca-
timado esfuerzos a lo largo de los siglos. Pero el hecho es que 
falla el entendimiento. Tanto los cultos como los ignorantes son 
incapaces de encontrar las respuestas. ¡Cuántas personas deben 
haber pensado lo satisfactorio que sería si alguien regresara del 
más allá para contarnos sus experiencias reales! Nosotros tenemos 
ideas sobre lo que significa la muerte, pero son solo eso, ideas o 
sueños de nuestra imaginación: sueños dorados para tranquilizar-
nos en esa tenebrosa certeza del final de la vida de cada persona. 

Los santos y los maestros espirituales verdaderos han descifrado 
el misterio de la muerte. Mediante el trabajo que hacen en ellos 
mismos y con el control que ejercen sobre su consciencia, pueden 
salir todos los días del cuerpo humano y viajar a otras dimensiones. 



1 2026							                      5

Aprendiendo de ellos, nosotros también podemos conseguir los 
conocimientos necesarios para triunfar sobre la muerte. 

Los santos nos enseñan que no hay que temerle a la muerte. 
Esta solo es el nombre que se le da al proceso en el que el alma 
abandona el cuerpo. La muerte es simplemente la separación del 
alma del cuerpo y su entrada en las regiones sutiles. Tan solo 
es el abandono de nuestro cuerpo. Eso no significa aniquilación. 
Después de la muerte hay vida. 

Esta materia ha sido tratada extensamente por los santos. Ellos 
describen el método de pasar de un nivel de existencia a otro. 
Siguiendo el método de meditación enseñado por ellos, el discí-
pulo aprende mientras vive a atravesar la puerta de la muerte y 
regresar al cuerpo a voluntad. 

Solo una persona que antes de la muerte haya viajado por los 
reinos sutiles puede comprender esa realidad; únicamente la 
experiencia puede transmitirle lo que es. 

Espiritualidad básica 



CAMINO REAL

LA BÚSQUEDA

Paseé por el jardín de un hombre rico en una mañana soleada,
donde las flores en ciernes, espiando al jardinero, susurraban:
“Hoy él corta las flores ya florecidas; mañana nos tocará a nosotras”.
Y yo pensé: ¿Quizás pronto me toque a mí?

Con los ojos abiertos de par en par, veo a mis amigos perecer.
Ellos también me verán partir algún día.
¡Oh, si pudiera encontrar a Uno que me liberara
de esta rueda trágica del nacimiento y la muerte!
¿Podría hallar a Uno que me instruyera 
sobre los problemas profundos de la vida,
y me dijera por qué me ahogo en este mar de terror? 

… ¿Podría yo encontrar a Uno que me revelara
el secreto de la razón de la creación,
que derramara su gracia, me hiciera suyo,
y me alejara de este apuro mortal?
Busqué a un amante del Señor,
pero no pude encontrar a ninguno.
Solamente aquel que ama al Señor
puede encontrar a aquellos que están buscando amor. 

… Por incontables eras he sido un pecador,
cada partícula en mí está llena de suciedad.
Pero Dador de dicha, destructor de la melancolía es tu nombre. 
¡Oh, rescátame de este valle de la muerte interminable!
Oh Señor misericordioso, 
rezo con las manos juntas para que me concedas la alegría
de la compañía de tus servidores; 
que con tu misericordia infinita me guíes en humildad
a sus sagrados pies.

Extracto del poema: La búsqueda. Kabir. The Great Mystic

06



1 · 2026

HOY, EL TODO DEL QUE DISPONEMOS

Enséñanos de tal modo a contar nuestros días,
que traigamos al corazón sabiduría.

Salmos 90:12

A continuación, se narra una historia breve tomada del libro 
Cuentos del Oriente místico, que nos habla de un niño que está 
frente a una hoguera viendo cómo el fuego consume las ramas 
y troncos de madera, y esto lo lleva a plantearse importantes 
cuestiones. Dice así:

En tiempos de Gurú Nanak Sahib, sus seguidores solían 
cantar cánticos devocionales durante las primeras horas de 
la mañana, mientras permanecían sentados ante su amado 
maestro. El gurú observó que un niño asistía regularmente, 
y se quedaba de pie silenciosamente detrás de los discípulos 
mientras duraban los cantos.

“¿Qué es, hijo –le preguntó el gurú–, lo que te trae aquí 
todos los días tan temprano por la mañana? A esta hora 
deberías estar durmiendo. Y ¿por qué te interesa el canto 
de himnos, hermanito? Deberías estar más interesado en 
jugar con tus amigos”.

El niño miró seriamente y con los ojos muy abiertos al 
respetado gurú.

“Mi madre me pidió una vez que llevase leña para el fuego 
–respondió–, y que lo alimentase para que se mantuviera 

07



8					     CAMINO REAL

encendido. Mientras contemplaba las llamas, observé que 
las ramas más jóvenes y más pequeñas se quemaban y 
desaparecían mucho más rápidamente que las más viejas y 
gruesas. Desde entonces le temo a la muerte, porque podría 
llegarme a mí antes que a las personas mayores. Por eso 
me gusta vuestra compañía”.

A Gurú Nanak le encantó la sabiduría del niño.

Desde ese día, llamaron al niño Bhai Buddha, o Hermano 
Sabio. Vivió hasta la época del sexto gurú, Gurú Hargobind. 
Y fue respetado por su sabiduría por todos los gurús.

La idea de fondo en esta historia es que la muerte puede ocurrir 
en cualquier momento. Y con ello poner fin a todo lo que conoce-
mos como la experiencia de la vida. 

El impacto que generan estas líneas es hacernos “pensar”, algo 
que normalmente, en el transcurrir del día a día, no hacemos. 
Como iniciados o seguidores de un camino espiritual cuyo objeti-
vo es volver al Padre después de trascender los dominios de 
mente y materia –lo cual no es una tarea pequeña–, no debería-
mos pensar en que mañana o en el futuro haremos las cosas que 
son importantes para nosotros (la meditación). El momento es 
ahora; hoy es el todo del que disponemos.

Cuando este niño constata que las ramas jóvenes prenden y 
desaparecen de inmediato, abrasadas por el fuego, entonces, 
ante la inseguridad, la incertidumbre y el desconocimiento que 
le provoca este hecho, busca rodearse de forma instintiva de lo 
que le reconforta: la devoción, el amor a Dios. Observamos cierta 
intuición, sabiduría y madurez en este niño que le impulsa a incli-
narse del lado de Dios, de la devoción; aquello que pertenece a 
su interior –el alma–, y que él considera más estable y duradero.



1 2026							                      9

¿Es esta, en profundidad, la razón por la que las personas se 
acercan a la espiritualidad? ¿Darse cuenta de lo efímera que es la 
vida, al fin y al cabo? ¿El temor a la muerte? ¿La incertidumbre y 
el desconocimiento de algo tan trascendental que pone fin a la 
vida que conocemos?

Los místicos nos explican que es el desconocimiento lo que 
hace que la muerte nos provoque miedo e inseguridad. Es como 
estar en una habitación oscura, sin luz alguna, y esa situación 
nos crea inseguridad y miedo; sin embargo, si encendemos una 
pequeña luz, empezamos a ver lo que hay en la habitación y 
vamos ganando confianza y seguridad, hasta que el miedo llega a 
desaparecer. Así que es el desconocimiento, la ignorancia sobre 
la muerte, lo que puede causar esas emociones. De ahí que la 
alternativa que nos dan los místicos es conocer en vida qué es la 
muerte para evitar que sea una experiencia angustiosa. En el libro 
El sendero de los maestros leemos:

La humanidad teme a la muerte porque no la entiende. Es 
como un niño que llora en la oscuridad; tiene miedo 
porque no puede ver lo que hay. La gente teme la muerte 
porque no sabe lo que implica (...) los maestros saben lo 
que significa y están listos para impartir su conocimiento a 
todos los que los escuchen (...) y están dispuestos a mostrar 
exactamente (…) cómo adquirirlo. 

… Los maestros y muchos de sus discípulos atraviesan 
diariamente las “puertas de la muerte”. (…) Todo esto lo 
hacen con plena consciencia, como resultado directo de la 
práctica del Surat Shabad Yoga. 

A través de la meditación aprendemos a recoger y aquietar 
nuestra atención en el centro del ojo espiritual. Una vez que 
podemos mantenerla en dicho centro, nos volvemos receptivos 
al Shabad, escuchamos el sonido interior y, al apegarnos a él, 
nos desapegamos automáticamente del cuerpo y de los sentidos. 



10					     CAMINO REAL

Si somos capaces de retirar nuestra consciencia al centro del ojo 
y apegarla al Espíritu interior, morimos en vida. Y si morimos en 
vida, conseguimos la vida eterna. 

Después de vaciar el cuerpo y llegar al centro del ojo, empie-
za el verdadero viaje de regreso del alma a su hogar original. 
Cuando toda la conciencia vital abandona el cuerpo inferior y 
atraviesa el tercer ojo, estamos fuera del cuerpo y entramos en el 
mundo astral. Esta es la forma de conocer, mientras vivimos, lo 
que nos aguarda cuando llegue la muerte definitiva. “Y cuando 
llegue ese momento, la concentración que hayamos obtenido 
en la meditación le dará fuerza y dirección a nuestra mente y a 
nuestra alma”, como leemos en el libro Meditación viva.

Hazur Maharaj Ji responde en el libro Muere para vivir a la 
siguiente pregunta de un discípulo: “¿Cómo puede alguien estar 
seguro de que irá a las mismas regiones, a los mismos lugares a 
los que fue durante su meditación, cuando el alma abandone el 
cuerpo?”. Y el maestro responde:

La meditación es la forma de estar seguro. En realidad, la 
meditación es un proceso de morir diariamente. La 
meditación no es más que una preparación para abandonar 
el cuerpo (…) Antes de representar tu papel en un escenario, 
lo ensayas muchas veces, solo para perfeccionarlo. 
Similarmente, la meditación es un ensayo diario para morir, 
para perfeccionarnos en cómo y cuándo morir. 

A veces, como discípulos de mente inquieta y acostumbrados a 
cuestionarlo todo, hemos llegado a plantearnos la misma pregunta 
que se le hizo a Hazur Maharaj Ji y que está escrita en Muere 
para vivir: “Durante la muerte natural, la gente entra en coma 
y se vuelve inconsciente; por tanto, ¿qué control puede tener?”, 
es decir, qué grado de conciencia o dominio puede realmente 
conservarse en ese momento. Y entonces, el maestro responde:



1 2026							                      11

Si tenemos el hábito de hacer simran y hemos hecho algún 
progreso interior, entonces, incluso estando en coma, 
podemos estar en contacto interiormente con el sonido y la 
luz. ‘El cuerpo está en coma, no la consciencia’; por lo 
tanto, dependerá de la persona. La mente se pondrá a 
meditar en ese momento solo si tienes el hábito de meditar. 
No podemos decir: Bueno, en ese momento ya haré la 
meditación y mantendré mi mente en el simran, pero ahora 
no hay necesidad de que lo haga.

Entonces, en ese momento, la mente no meditará para 
nada. Los pensamientos del mundo, los deseos reprimidos 
del mundo aparecerán ante nosotros y la mente no repetirá 
el simran si no tenemos el hábito de hacer simran, si no 
tenemos el hábito de meditar. Si tenemos el hábito de 
meditar, entonces, incluso estando en coma, contactaremos 
con el sonido.

La certeza de la muerte puede convertirse en un estímulo positivo 
para cumplir con nuestro deber espiritual, para ser disciplinados 
y hacer lo que el maestro nos ha pedido. No deberíamos desper-
diciar el tiempo pensando que la vida es infinita. Los maestros 
nos llaman a despertar, a dejar de buscar donde no hay más que 
cambio, vacío y temporalidad, y a prepararnos: dirigir nuestra 
atención hacia el centro del ojo, donde podemos experimentar la 
unidad con Dios a través de la concentración.

Además del desconocimiento, hay otro factor alrededor de la 
muerte que también nos desasosiega y nos hace perder el equilibrio, 
a no ser que tengamos cierta preparación espiritual: la inevitabilidad. 
“Destino es destino”; lo que tenga que ocurrir, el ser humano no 
puede cambiarlo. Por más esmero y empeño que ponga, llegada la 
hora, si es el momento, la persona partirá irremediablemente.

Claro, este mundo material y tecnológico, lleno de grandes 
inventos, nos hace creer falsamente que podemos cambiar muchas 



12					     CAMINO REAL

de las penalidades que se ciernen sobre el ser humano. Actuamos 
modificando factores de la naturaleza; la ciencia interfiere o 
transforma aspectos importantes de la vida. Tenemos el hábito de 
considerarnos voluntades libres que dominan el universo, y esa 
idea se extiende también al hecho de la muerte. Por eso, cuando 
alguien querido cercano nos deja o incluso cuando pensamos en 
nuestra propia muerte, seguimos el mismo patrón de comporta-
miento que frente a los acontecimientos del mundo: nos resistimos 
a aceptarla. Sin embargo, como dicen los místicos, la vida y la 
muerte no están en nuestras manos, sino en las manos de Dios. 
Todos tenemos un destino. 

El Gran Maestro en Joyas espirituales explica: 

Antes de que el niño salga del vientre de su madre, su 
destino se graba en su frente, sus manos y sus pies. Es el 
resultado de nuestras propias acciones realizadas en nuestra 
vida pasada. Todo lo que sembramos entonces lo tenemos 
que recoger ahora. Esto no se puede cambiar. El sabio lo 
soporta con paciencia y hasta con buena voluntad, y el 
necio llora, aunque lo tiene que sufrir de todos modos. 

En efecto, como explica el Gran Maestro, todo está grabado 
en nuestra frente; hay un día para nacer y otro día para morir. 
Ahí vemos, entonces, hasta qué punto hemos olvidado que esta 
creación está regida por un orden dirigido por un sabio poder, 
al que llamamos Dios o Espíritu, y que nosotros no estamos por 
encima de él. Aceptar esta voluntad es nuestra mejor opción, y 
eso debe ayudarnos también a enfrentar con mayor ecuanimidad 
el hecho de la muerte, la partida final. Esa aceptación puede traer 
más sensatez al morir, y permitirnos entender que el nacer y el 
morir son factores naturales de la vida que Dios nos ha otorga-
do. En consecuencia, podremos asumirlos con más naturalidad 
y menos afectación, siempre que exista esa comprensión. Esto 
requiere, además, humildad y menor ego.



1 2026							                      13

De hecho, hay culturas que tienen la muerte más presente o 
integrada en la vida cotidiana, y su forma de vivir refleja mayor 
levedad y desprendimiento al despedirse de sus seres queridos. 
También, su actitud frente a la pérdida de objetos o posesiones 
es distinta.

Por ejemplo, en el budismo tibetano, la práctica de la medita-
ción sobre la impermanencia fomenta desapego y serenidad; en 
el Antiguo Egipto, la vida terrenal se vivía con conciencia de la 
trascendencia; y en todas ellas, la muerte se integra a la vida 
diaria evitando dramatismos.

Sin embargo, miremos donde miremos, es siempre la medita-
ción de manera universal –el trabajo de retirar la atención del 
cuerpo, de lo material y mental–, lo que nos ayuda al despren-
dimiento y al desapego, a evitar el sufrimiento y a vivir menos 
obsesionados y preocupados.

Como consecuencia, los místicos nos dicen que podemos ser 
más felices y estar menos preocupados y obsesionados por todos 
nuestros seres y posesiones.

El Gran Maestro explica en el libro La llamada del Gran Maestro 
que no tenemos ni que desear la muerte ni temerla, sino aceptarla. 
Kabir dice: “Yo amo la muerte que el mundo teme”. Un satsangui 
no debería anhelar la muerte ni tampoco temerla cuando llega. 
Debería resignarse enteramente a la voluntad del maestro. “Muy 
pocos saben cómo morir. Solo quien sabe cómo vivir sabe cómo 
morir”, dijo el maestro.

Y proseguía explicando al grupo de discípulos que lo escucha-
ban, que dejamos de lado el “morir en vida”, siendo la verdadera 
finalidad de la existencia humana y, en su lugar, vivimos arrastra-
dos por los deseos y pasiones, sin comprender el propósito real de 



14					     CAMINO REAL

la vida. Así la desperdiciamos, comportándonos como mendigos 
en vez de como seres extraordinarios, herederos de una riqueza 
interior maravillosa: reconocernos a nosotros mismos, conocer a 
nuestro Creador y regresar a nuestro origen. Esta rara oportunidad, 
obtenida tras incontables existencias, no debería malgastarse.

Por tanto, el tránsito entre la vida y la muerte depende de 
nuestro esfuerzo y evolución individual, del destino y del grado 
de apego a la creación, junto con la gracia del maestro que es 
completamente inseparable de este proceso. Y solo podríamos 
decir que desprenderse de esos apegos puede ser doloroso si no 
nos hemos esforzado en vida; en cambio, si hemos ido adquirien-
do la habilidad de retirarnos al centro del ojo, habremos alcan-
zado el suficiente desprendimiento de las ataduras al cuerpo y 
podremos fácilmente afrontar ese momento.

Hazur Maharaj Ji responde a una discípula cuando pregunta: 
“Maestro, ¿es dolorosa la muerte de un satsangui?”. Y él responde: 

Si se ha realizado progreso en el interior, será más fácil 
afrontarla. Si ya hemos ensayado cómo morir, la muerte deja 
de ser un problema.

Continuando con la pregunta, la discípula insiste: “¿Se desapega 
la mente por sí misma a la hora de la muerte, como resultado de 
la meditación?”. Y el maestro responde:

Hermana, por eso se nos dice que, poco a poco y de una 
manera gradual, tenemos que ir retirándonos al centro del 
ojo. Si colocamos un trozo de tela sobre un arbusto lleno de 
espinas y tiramos de él, lo destrozaremos. De la misma 
manera, si nos retiramos de golpe al centro del ojo será muy 
doloroso. Por esta razón, los santos siempre nos aconsejan 
que intentemos ir retirándonos poco a poco, que vayamos 



1 2026							                      15

quitando las espinas de una en una, y así podremos recuperar 
el trozo de tela. El proceso es muy lento, pero solo así deja 
de ser doloroso. Pero si de repente tenemos que retirarnos, 
naturalmente será doloroso. Por lo tanto, el consejo que se 
nos da es que intentemos retirarnos poco a poco.

Hazur Maharaj Ji nos explica en Perspectivas espirituales, vol. III:

Toda nuestra meditación no es otra cosa que una preparación 
para el momento en que el alma abandone el cuerpo. Y 
debemos preguntarnos: Si hemos dedicado nuestra vida a 
esta práctica, ¿por qué, llegado ese instante, habríamos de 
gritar y llorar? Más bien, deberíamos alegrarnos de que ahora 
se haya materializado la oportunidad de lograr aquello a lo 
que nos hemos dedicado toda nuestra vida. Así que el miedo 
a la muerte no debe surgir en nosotros.

Los maestros nos hablan del lado bello de la vida y nos recuer-
dan que “la vida es para vivirla”. Pero al mismo tiempo insisten 
en que no debemos olvidar el verdadero objetivo: aprovechar esta 
rara oportunidad que nos ofrece la forma humana. Tomados de su 
mano podemos ser realmente felices, siempre que mantengamos 
el equilibrio. De lo contrario, seremos como la abeja que, al caer 
en un tarro de miel, se ahoga en aquello mismo que la atraía.

Esto significa que debemos disfrutar de la vida, pero sin perder 
de vista la meta espiritual. No se trata de renunciar al mundo, 
ni de vivir como reclusos o ascetas apartados de la sociedad. Al 
contrario, se trata de vivir como seres humanos plenos y bonda-
dosos, reflejando la verdadera naturaleza que nos ha sido dada y 
orientando cada paso hacia ese propósito superior. Hazur Maharaj 
ji dice en Perspectivas espirituales, vol. III:

Tenemos que estar en el mundo cumpliendo nuestros 
deberes, pero nuestros corazones han de estar en el lugar 



16					     CAMINO REAL

al que pertenecen. Si una abeja se posa en el borde de un 
tarro de miel, disfrutará de su sabor y podrá volar con las 
alas secas. Si la abeja salta al interior del tarro de miel, ni 
podrá saborear la miel ni podrá salir de él; morirá.

Si mantenemos nuestra atención, nuestra mente, nuestro 
corazón en el Señor, podremos disfrutar del mundo. Si nos 
olvidamos de él, el mundo entero se convertirá en un lugar 
de sufrimiento, pues entonces estaremos enamorados de 
las cosas que el Señor nos da, pero olvidados del Dador.

Lo que realmente vale la pena en la vida no son los bienes, 
los placeres ni los afectos pasajeros, sino la devoción y el amor 
a Dios. Los místicos nos recuerdan que estamos atrapados en los 
deseos del mundo y, mientras vivimos, olvidamos que la muerte 
llegará. Día a día vemos partir a amigos y seres queridos sin que 
nada de lo que poseían pueda seguirlos. Por esta razón, podemos 
preguntarnos si alguna vez hemos imaginado realmente la hora 
de nuestra muerte. ¿Quién nos ayudará entonces? ¿Quién nos 
prestará apoyo?

Salvo el maestro, nadie nos pertenece. Al observar la creación, 
comprendemos que solo lo eterno es nuestro: el Señor supremo. 
Aquellos que consideramos cercanos pueden abandonarnos en 
cualquier momento, pero lo divino permanece. Este entendimien-
to se refleja en la historia inicial del niño Bhai Buddha, quien 
comprendió desde muy temprano la fragilidad de la vida y se 
orientó hacia la devoción, buscando refugio en la compañía del 
gurú. Su ejemplo nos enseña que la conciencia de la muerte no 
debe paralizarnos, sino guiarnos hacia lo que realmente importa: 
esforzarnos por conquistar a la desconocida muerte y, así, acercar-
nos a nuestra meta definitiva de unión con nuestro Creador.



1 · 2026

CARTAS ESPIRITUALES

Un verdadero maestro nos capacita para ser 
mejores personas, más amables, más eficientes, 
más amorosas, y para cumplir mejor con 
nuestras obligaciones diarias. Nos ayuda 
también a elevar nuestra conciencia sobre las 
esferas de la mente y la materia. Siguiendo sus 
instrucciones contactamos interiormente con la 
energía de Dios. Es la magia de esta energía la 
que nos libera de todas nuestras limitaciones.

Espiritualidad básica

Puedo comprender bien el estado de ánimo en el que fue 
escrita tu carta. También percibo algo de la conmoción y el 
tumulto del agitado período de la vida por el que estás 
pasando. El profundo sentimiento de soledad del que te 
quejas no es una experiencia individual tuya. Es común y 
natural a todos los seres humanos, especialmente a tu edad.
Mi propia experiencia es que incluso aquellos que poseen 
todo lo que vale la pena tener en este mundo son a veces 
víctimas de este sentimiento. Intentamos escapar de esta 
soledad aferrándonos a diversas personas y objetos, pero 
tarde o temprano nos damos cuenta de que, en realidad, 
nada nos pertenece en este mundo.

A pesar de ser felices poseedores de riqueza, bienes, amigos 
y familia, seguimos sintiendo que nos falta algo, y nos 
sentimos solos y sin compañía. Este constante sentimiento 
de soledad y de que algo falta es, en realidad, la sed oculta 
y no saciada, y el anhelo del alma por su Señor. Persistirá 

17



18					     CAMINO REAL

siempre mientras el alma no regrese a su antiguo hogar 
original y se encuentre con su Señor.

Solo entonces encontrará la verdadera satisfacción y la paz 
eterna. Este sentimiento ha sido puesto deliberadamente en 
el corazón del ser humano. Si esta inclinación natural del 
alma hacia su Señor no existiera, tal vez nadie se volvería 
hacia el Creador en busca de consuelo y paz. Es este 
sentimiento el que nos hace retroceder de la loca carrera 
de vivir y morir en la que todos nos vemos envueltos.

Quizás esta perspectiva espiritual y filosófica sea aún 
demasiado temprana para ti, así que mi consejo es que no 
tomes la vida demasiado en serio.

Este mundo es un gran escenario y todos somos actores en 
él. Al transitar por la vida, por favor, nunca olvides que 
todo es una actuación y que no hay realidad en ello. Si este 
pensamiento permanece siempre en nuestra mente, nuestro 
tiempo pasará de forma comparativamente más feliz.

También creo que has llegado a una edad en la que se 
siente cierta incomodidad al enfrentar la vida en soledad. 
Así que, si encuentras una pareja adecuada con quien 
compartir los altibajos de la vida, te sentirás más ligera y 
este sentimiento de soledad se reducirá mucho. Sé que los 
consejos rara vez se aprecian y pocas veces resultan de 
mucha utilidad. Uno siempre aprende las lecciones de la 
vida a través de sus propias experiencias personales.

En la tormenta y el estrés de la vida, la devoción a Dios 
resulta ser una verdadera roca donde la barca sacudida por 
la tempestad encuentra refugio. Solo en este puerto seguro 
se halla resguardo de los huracanes y tempestades que 



1 2026							                      19

rugen en el océano de la vida. Fue con este propósito que 
te envié varios libros sobre temas espirituales.

Al leer tu carta, también me sorprendí un poco. Creía que 
eras una joven con gran confianza en sí misma, y que no 
se dejaría perturbar fácilmente por los golpes de la vida. 
Sin embargo, por favor, no te preocupes. Dios está siempre 
contigo para ayudarte, guiarte y protegerte. Vive tu vida 
con alegría y mantén siempre una actitud feliz ante ella.

En busca de la luz. Carta 10

La frase ‘lo que está escrito en la frente’ es la manera 
oriental de decir ‘lo que está en el destino de una persona’. 
Por favor, no lo tomes literalmente, ya que esto no puede 
verse con los ojos físicos. Es lo mismo que la expresión de 
que nuestro destino está escrito en nuestras manos y pies, 
lo cual solo puede leerse correctamente por alguien que 
realmente conoce esta ciencia. Cada mano es diferente y 
hay tantos factores involucrados que resulta prácticamente 
imposible leerlo todo con exactitud. Cuando ni siquiera 
hay dos briznas de hierba iguales, ¿cómo podría haber una 
regla fija para leer el destino completo de una persona?

Si un satsangui practica su meditación con regularidad, 
aunque solo haya logrado hacerlo durante un corto período, 
con seguridad el maestro le informará de la proximidad de 
su muerte. Pero en el caso de quien no practica bhajan ni 
simran en absoluto, depende enteramente del maestro si 
decide informarle o no. A quien medita con constancia, a 
veces se le comunica este acontecimiento muchos meses 
antes de su partida de este mundo, y espera ese día como 
se espera la fecha de la propia boda.

Luz divina. Carta 203



CAMINO REAL

EL ÚNICO VIAJE QUE VALE LA PENA

Para mí el vivir es Cristo y el morir es ganancia.

Filipenses 1:21

La vida es un proceso de aprendizaje. La existencia humana es 
un aula. Nuestro campo de estudio es nuestra propia evolución 
espiritual: cómo convertirnos en mejores seres humanos, cómo 
elevar nuestra conciencia espiritual. Y hay, se debe presumir, un 
propósito divino oculto en este proceso. Debe haber una razón 
por la cual el Ser único –un ser de puro amor– ha creado un 
mundo aparentemente imperfecto.

Aunque no podemos esperar que esa razón se exprese en términos 
humanos, debe haber alguna intención detrás de todo el sufri-
miento y la lucha. Algo relacionado con haber sido enviados a la 
creación, con olvidar nuestra Fuente, con experimentar el dolor y, 
finalmente, con volver a nuestro hogar divino. Toda la experiencia, 
con su luz y su oscuridad, debe tener un valor intrínseco.

Desde una perspectiva superior, nadie tiene la culpa de lo que 
ocurre aquí. “El mundo entero es un escenario”, una ilusión. No 
tiene realidad duradera. El Ser único ha escrito –y sigue escri-
biendo– el guion completo y ha creado a todos los actores. Su 
propósito no es humano, sino algo mucho más allá de nuestra 
comprensión. Ha hecho a un hombre genio, a otro necio; a uno 
tirano y asesino, a otro defensor feroz de la justicia y los derechos 
humanos. Se juega un equilibrio entre la luz y la oscuridad, y el 
juego continúa. El Ser único es un dramaturgo que incluso ha 
hecho que algunos actores lo insulten. Es un general que coman-
da ambos ejércitos, cuyos soldados son seres vivos, partes de sí 

20



1 2026							                      21

mismo que pueden llegar a realizar el Todo. Ese es un aspecto 
esencial –quizá el propósito principal– de su juego.

En el conjunto de la existencia, incluso la muerte física carece 
de verdadera importancia. El alma sigue su camino. El bien y 
el mal, la muerte y el renacimiento, son dos caras de la misma 
moneda: la separación del Divino. La muerte es necesaria para 
que haya nueva vida. Ningún cuerpo físico vive para siempre. 
Tarde o temprano se desmorona. Y así todos giramos en el ciclo 
de muerte y renacimiento hasta que el sufrimiento se vuelve 
demasiado para soportarlo, y escuchamos la llamada hacia el 
hogar, el faro que nos guía hacia la luz.

Esto no significa que no haya lugar para la compasión, la 
comprensión, la bondad, el servicio a los demás. Al contrario, el 
juego requiere el máximo esfuerzo para jugarlo bien, para jugar-
lo de tal manera que pueda terminar. Para jugarlo con amor, y 
elevarnos más allá de él, de regreso a la fuente, al Ser único que 
está en el corazón de todo. Es aspirando a las alturas de la verda-
dera humanidad, a la perfección mientras vivimos en medio de 
la tentación y la distracción material, que obtenemos la fuerza y 
la pureza para emprender el viaje de regreso. Entonces podemos 
atravesar con seguridad, sin desviarnos, todos los reinos celes-
tiales, mundos de existencia llenos de una belleza y fascinación 
indescriptibles. Las debilidades o imperfecciones humanas son 
tales simplemente porque nos ciegan ante lo divino y nos atan 
a la mente y al cuerpo. Son hábitos mentales y físicos que nos 
vinculan a este mundo, una mala dirección de un don divino.

Todas las facultades humanas tienen un propósito positivo y 
un potencial negativo. La perfección humana significa el control 
perfecto de todas nuestras facultades y potencialidades; usarlas 
en su máxima expresión mientras vivimos como seres humanos, 
pero sin distraernos de nuestro camino espiritual.



22					     CAMINO REAL

Pensamos que somos simplemente seres humanos, pero en 
realidad somos seres espirituales atrapados en una experiencia 
humana. Una gota del océano del Ser temporalmente encerra-
da en un cuerpo humano, en el que nuestra percepción de lo 
que ocurre está severamente limitada. Sin embargo, como seres 
humanos, nuestro instinto más profundo es buscar la Verdad. 
Nuestra búsqueda, por tanto, debe ser redescubrir nuestra espiri-
tualidad inherente; escapar de la prisión de la materialidad; 
encontrar una vez más al Ser único dentro de nosotros; recordar 
quiénes y qué somos realmente.

Si en el gran esquema de las cosas la vida de un ser humano 
tiene un propósito, es únicamente experimentar la presencia del 
Divino, de lo sagrado. Conocer al ser que impregna tanto nuestro 
ser interior como el universo aparentemente exterior. Pero ¿cómo 
podemos ser conscientes de esta presencia interior? Soltando. 
“Deja ir, y deja a Dios hacer”. Dándonos cuenta de que él ha 
estado allí todo el tiempo. Silenciando el flujo interminable de 
pensamientos y enfocando nuestra conciencia en el ser que somos, 
no en la actividad incesante de nuestras mentes. Nuestras percep-
ciones, nuestro pensamiento discursivo, nuestras preocupaciones 
por el pasado, nuestros temores por el futuro, nuestras emociones 
y deseos, nuestra continua preocupación por nuestro yo individual 
y por las cosas del tiempo; todo esto ha absorbido la atención de 
nuestro ser interior hasta el punto de que hemos olvidado al Ser 
único dentro de nosotros, a la vida o conciencia divina que nos da 
existencia. Hemos olvidado quiénes somos en verdad.

Pero soltar todo esto, reconectar con nuestro ser más profundo, 
recordar al Ser único, encontrar al Uno en nuestro interior, requie-
re gran esfuerzo. Paradójicamente, para que la vida se vuelva sin 
esfuerzo, el esfuerzo es esencial. Los viejos dichos son ciertos: todo 
lo que vale la pena requiere esfuerzo. La práctica hace al maestro. 
En este caso, práctica espiritual, meditación u oración interior.



1 2026							                      23

Es un alma rara la que se encuentra en la presencia divina espon-
táneamente y sin esfuerzo. La atención plena o el recuerdo del 
Divino requiere vigilancia constante para mantener la atención 
enfocada en la esencia más profunda del ser, para conservar la 
conciencia de nuestro ser esencial. No dejarnos arrastrar continua-
mente por la corriente del pensamiento y la emoción, sino estar 
conscientes y atentos. Esta es la respuesta del alma a la llamada 
divina, y él siempre está esperando que nos volvamos hacia él. De 
hecho, él es quien nos impulsa desde dentro y nos hace volver.

Ya tenemos todo lo que necesitamos, aquí y ahora, en el presente 
sagrado, el eterno ahora, dentro de nuestro propio ser. El Ser único 
siempre está con nosotros, nunca lejos. “Más cerca que la respira-
ción, más próximo que las manos y los pies”. “Da la bienvenida a 
la eternidad divina en las sombras pasajeras del tiempo. Sombras 
que cambian, aunque la eternidad que ocultan es inmutable”.

El amado divino es nuestro guía, que nos atrae constantemente. 
Nuestro esfuerzo es simplemente una respuesta a su llamada. Si 
damos un paso hacia él, él da cien hacia nosotros. Y él es quien 
nos hace dar ese primer paso. Su gracia es inconmensurable, su 
amor incalculable. Vivimos en él, no podríamos existir sin él. Si 
nuestra atención se distrae y le damos la espalda, podemos pensar 
que se ha ido. Pero él siempre está presente. No hay otro lugar al 
que pueda ir. Es impotente en su amor por nosotros, unido por el 
vínculo de un ser compartido e indistinguible.

Así, encontrarlo es la búsqueda eterna, el único viaje que vale 
la pena recorrer con todo nuestro corazón y alma. Permanecer 
como buscadores hasta el final del camino. No rendirse jamás, 
mantenernos positivos, apartar la desesperanza y la negatividad, 
y despertar a la conciencia del Uno.

Extracto del libro One Being One



CAMINO REAL

LA PARÁBOLA DE LOS TALENTOS

Aquellos que han podido ir al interior y gozar 
del Shabad son los verdaderos satsanguis y los 
que han aprovechado sus vidas al máximo.

M. Sawan Singh. Joyas espirituales

Todos nacemos inmensamente ricos. Como seres humanos, se nos 
otorga una increíble suma de capital para invertir: nuestra vida. Lo 
que hagamos con ella depende de nosotros, pero naturalmente se 
espera que una inversión genere un retorno significativo. No solo 
debemos cuidar de no perder el capital original, sino también 
hacer algo valioso con él. Así ocurre con la vida humana. Los 
místicos dicen –de una forma u otra– que, en el orden divino, 
la existencia humana es una puerta a través de la cual el alma 
debe pasar para comenzar el viaje de regreso a Dios… Jesús relata 
una parábola que aparece tanto en Mateo como en Lucas. Es la 
parábola de los talentos:

Porque el reino de los cielos es como un hombre que, 
yéndose lejos, llamó a sus siervos y les entregó sus bienes. A 
uno dio cinco talentos, y a otro dos, y a otro uno, a cada 
uno conforme a su capacidad; y luego se fue lejos. Y el que 
había recibido cinco talentos fue y negoció con ellos, y ganó 
otros cinco talentos. Asimismo, el que había recibido dos, 
ganó también otros dos. Pero el que había recibido uno, fue 
y cavó en la tierra, y escondió el dinero de su señor.

A cada siervo se le entrega una suma de capital, según lo que 
merece, y luego se le deja en libertad para hacer con ella lo que 
pueda. Dos de los tres aumentan el capital, pero el tercero lo entierra.

24



1 2026							                      25

Después de mucho tiempo vino el señor de aquellos siervos, 
y arregló cuentas con ellos. Y llegando el que había recibido 
cinco talentos, trajo otros cinco talentos, diciendo: Señor, 
cinco talentos me entregaste; aquí tienes, he ganado otros 
cinco talentos sobre ellos. Y su señor le dijo: Bien, buen 
siervo y fiel; sobre poco has sido fiel, sobre mucho te pondré; 
entra en el gozo de tu Señor. Llegando también el que había 
recibido dos talentos, dijo: Señor, dos talentos me entregaste; 
aquí tienes, he ganado otros dos talentos sobre ellos. Su 
señor le dijo: Bien, buen siervo y fiel; sobre poco has sido 
fiel, sobre mucho te pondré; entra en el gozo de tu Señor.

El regreso del Señor “después de mucho tiempo” representa el 
momento de la muerte, cuando se realiza automáticamente un 
balance de cómo una persona ha vivido su vida. Aquellos que 
han incrementado su riqueza espiritual, conforme a su aptitud 
natural y sus circunstancias, son recompensados al entrar “en el 
gozo de tu Señor”: se reúnen con Dios y permanecen con él.

Pero llegando también el que había recibido un talento, 
dijo: Señor, te conocía que eres hombre duro, que siegas 
donde no sembraste y recoges donde no esparciste; por lo 
cual tuve miedo, y fui y escondí tu talento en la tierra; aquí 
tienes lo que es tuyo. Respondiendo su señor, le dijo: 
Siervo malo y negligente, sabías que siego donde no 
sembré, y que recojo donde no esparcí. Por tanto, debías 
haber dado mi dinero a los banqueros, y al venir yo, 
hubiera recibido lo que es mío con los intereses.

El siervo que recibió solo un “talento” representa a aquel que 
no ha hecho nada de valor espiritual con su vida, y que solo tiene 
excusas para justificar por qué ha desperdiciado su tiempo. El 
“talento” simboliza las circunstancias difíciles que ha tenido que 
afrontar en la vida, las cuales han impedido su crecimiento espiri-
tual. Aun así, el señor no se muestra impresionado, señalando 
que habría sido muy sencillo para el siervo haber depositado el 



26					     CAMINO REAL

dinero en el banco, donde habría generado intereses automática-
mente, sin ningún esfuerzo de su parte.

Quitadle, pues, el talento, y dadlo al que tiene diez talentos. 
Porque al que tiene, le será dado, y tendrá más; y al que no 
tiene, aun lo que tiene le será quitado. Y al siervo inútil 
echadle en las tinieblas de afuera; allí será el lloro y el 
crujir de dientes.

Puede parecer injusto que, aunque todos los seres humanos 
tengan el potencial de realizar a Dios, sus circunstancias en la 
vida puedan disminuir o aumentar su capacidad real para lograrlo. 
De hecho, podría considerarse una injusticia, si no fuera porque 
esas circunstancias –que incluyen tanto el carácter mental de la 
persona como su situación externa– son el resultado de los pensa-
mientos y acciones del individuo en vidas pasadas, de las cuales 
él mismo es responsable. Somos los arquitectos de nuestro propio 
futuro. Cosechamos lo que hemos sembrado. Nuestro presente es 
el resultado de nuestro pasado. Sin embargo, lo que realmente 
cuenta es el esfuerzo; y el empeño espiritual en una vida dará 
como fruto un anhelo espiritual más profundo, así como mejores 
circunstancias para el crecimiento espiritual en la siguiente.

Este es el significado general de la parábola, pero también tiene 
un sentido más específico. (…) Se refiere a los beneficios que 
distintos discípulos obtienen del bautismo. Un maestro viene e 
inicia a varias almas. A todas les entrega la verdadera perla o 
riqueza de la Palabra. Ese es su capital espiritual. Luego se espera 
que hagan el mejor uso posible de esa riqueza. Al momento de 
la muerte, el maestro ve qué han hecho con el don que les fue 
otorgado. Algunos han trabajado con determinación en el camino 
espiritual, aumentando constantemente su riqueza interior. Ellos 
“entran en el gozo de su Señor” y son llevados de regreso a él. 

The Prodigal Soul



1 · 2026

CAMINOS DE BÚSQUEDA

De ti he aprendido a servir;
de ti he aprendido a meditar;
de ti he comprendido la esencia de la realidad.

Gurú Arjan Dev. Adi Granth

Desde su infancia, Maharaj Charan Singh vivió muy cerca del 
Gran Maestro, Maharaj Sawan Singh, su abuelo. Cuando tenía 
dos meses, lo llevaron al Gran Maestro, quien dijo: “Bendito sea 
este niño, pues acumulará gran riqueza espiritual y enriquecerá a 
otros con el tesoro de su casa”. (...) cuando tenía cuatro o cinco 
años, el Gran Maestro sugirió a sus padres llevarlo a Dera “para 
dejarlo bajo su cuidado, de modo que su educación y formación 
se realizaran allí”. 

A pesar de su juventud, Maharaj Ji se adaptó a su nuevo hogar 
sin echar en falta a sus padres, gracias al amor del satgurú. El 
Gran Maestro nunca permitió que fuera solo a Sikanderpur, y 
aprovechaba cada visita para llevarlo y traerlo de vuelta. Bibi Ralli 
cuidó de él durante toda su niñez, asegurándose de que asistiera 
regularmente al satsang y meditase al menos quince minutos al 
día. Maharaj Ji siempre le profesó gran afecto, llamándola Bua Ji 
por amor y respeto. Al poco de llegar a Dera, el Gran Maestro le 
enseñó el método de meditación, indicándole: “Si ves alguna luz 
u oyes algún sonido, préstales atención”. 

Desde pequeño, Maharaj Charan Singh era apacible, afectuoso 
y alegre, mostrando inclinación espiritual, humildad y desapego... 
Posteriormente, realizó seva limpiando lámparas de petróleo y 

27



28					     CAMINO REAL

cuidando los zapatos del sangat durante los satsangs. También 
abanicaba al Gran Maestro durante los satsangs de verano, perma-
neciendo de pie detrás de él, moviendo lenta y continuamente el 
pesado abanico. Transportaba sacos de trigo, harina y legumbres, 
y servía la comida y el agua al sangat con alegría y diligencia, 
obedeciendo siempre con disciplina incluso cuando los satsan-
guis lo trataban con rudeza.

El 30 de enero de 1933, el Gran Maestro inició a Maharaj 
Charan Singh, impartiendo los detalles del sendero espiritual de 
los santos, a través del cual habría de conducir a cientos de miles 
de almas. Su dedicación a la meditación era tan intensa que el 
Gran Maestro le dijo: “Aún no es hora de que dediques tanto 
tiempo a meditar. Presta más atención a tus estudios”.

Cuando el Gran Maestro le preguntó: “¿Qué te gustaría ser 
cuando seas mayor: un hijo, un mal hijo o un buen hijo?”, 
Charan Singh respondió: “Todos quieren ser buenos hijos, pero 
como todo está en tus manos, haz de mí lo que quieras”. Duran-
te sus estudios en Kapurthala y Rawalpindi, pasaba sus fines de 
semana y vacaciones en Dera, realizando seva y permaneciendo 
bajo la guía y protección del Gran Maestro. Desde niño, Maharaj 
Charan Singh mostró amor profundo y devoción hacia su maestro, 
considerándolo su primera obligación, y realizó todas las tareas 
asignadas con alegría, disciplina, desapego, humildad y firmeza 
de propósito.

Extracto del libro: El cielo en la tierra



1 · 2026

ABRIR EL CORAZÓN AL AMOR

A la tarde te examinarán en el amor. Aprende 
a amar como Dios quiere ser amado y deja tu 
condición.

San Juan de la Cruz. Dichos de luz y amor

En los textos espirituales encontramos muchas veces la palabra 
corazón. Hablan de la pureza del corazón, de la oración del 
corazón, de la atención del corazón, etc. Y Soami Ji nos explica 
en el Sar bachan prosa, que cuando escuchamos las palabras o 
enseñanzas de un maestro espiritual, generalmente en satsang, 
nos parece fácil entenderlas, pero en realidad si las comprende-
mos solo con la mente y no permitimos que el mensaje entre en 
nuestro corazón, esas enseñanzas se desvanecen sin dejar ningu-
na huella en nosotros. Él dice exactamente:

Es fácil escuchar y comprender; pero si escuchamos y 
comprendemos solo superficialmente, y no dejamos que 
entre en el corazón, no servirá para nada. Si entra en 
nuestros corazones, se reflejará también en nuestra 
conducta. Es una ley que lo que tenemos en el interior se 
refleja en el exterior.

Soami Ji, en esta cita, se refiere a la comprensión superficial, a 
lo que entendemos con el intelecto y que sin embargo no interio-
rizamos realmente. Y nos explica que mantenerse en ese nivel, 
impide que lo que escuchamos entre en nuestra consciencia y se 
manifieste en nuestras acciones y forma de ser. Y así es, porque 
podemos escuchar buenas palabras, discursos bonitos o leer textos 

29



30					     CAMINO REAL

espirituales que nos emocionan, pero esa emoción poco a poco 
se va desvaneciendo…, mientras que si ponemos en práctica lo 
que escuchamos o leemos, estamos contribuyendo a que haya un 
cambio en nosotros, estamos ayudándonos a ser más receptivos 
y, por tanto, a mejorar nuestra conducta. En el Evangelio de San 
Mateo (7:24) leemos:

Todo el que oye estas palabras mías y las pone en práctica, 
será como un hombre prudente que edificó su casa sobre 
roca…”.

Con buen criterio, los santos no nos dicen que no debamos 
usar el intelecto, sino que lo deberíamos usar para garantizarnos 
nuestra mejor toma de decisiones, evaluando prudentemente 
las acciones que realizamos en la vida. Necesitamos, pues, no 
solo escuchar, sino abrir nuestro corazón, o sea, ir más allá del 
intelecto. Sin embargo, la mayoría de nosotros hemos ido muy 
lejos en el valor que le damos a la mente, hasta el punto de 
que confundimos información y conocimiento con experiencia. 
Es más, incluso nos hemos contentado y afianzado tanto con 
nuestras ideas y teorías, que estamos insensibilizados a la necesi-
dad de la experiencia. 

En realidad, sabemos poco o nada, aunque hablamos sin cesar 
creyendo que lo sabemos todo. Defendemos nuestras opiniones y 
teorías como si fueran ciencia demostrada, aunque es obvio que 
más información no significa necesariamente saber de verdad. La 
sabiduría es un grado más elevado que el conocimiento ordinario, 
algo más profundo: es la capacidad de utilizar lo que sabemos con 
un propósito moral que nos conduzca a la experiencia del Verbo 
divino, y solo podemos lograrla cuando las ideas que nos inspiran 
e iluminan se convierten en una dimensión vivida e interiorizada. 
Particularmente en la espiritualidad, solo la experiencia personal 
puede ofrecernos un apoyo sólido y verdadero. En el libro Sant 
Mat esencial, leemos: 



1 2026							                      31

Solamente a través de la experiencia, a través de la práctica 
de la meditación, es como aprenderemos a afrontar los 
inevitables altibajos en nuestra ‘relación con el camino’.

Porque de eso trata el camino espiritual: de comprender que 
no lo viviremos siempre con un ánimo estable e invariable. Los 
cambios estarán presentes a cada momento. Sin duda alguna las 
circunstancias del día a día son cambiantes y nos afectarán, y esas 
circunstancias harán que nuestro ánimo fluctúe. Pero a pesar de 
que a menudo la vida nos pone en situaciones difíciles, tenemos 
que demostrar que este sendero para nosotros es algo más que 
una filosofía esperanzadora que un día nos cautivó… Es realmen-
te nuestro apoyo fundamental en el vaivén de nuestros karmas. 

Un axioma de los maestros es que nuestra existencia está gober-
nada por la ley del karma, de la acción y la reacción, el principio 
de “lo que siembres, cosecharás”. Y eso nos hace comprender 
que el mundo físico funciona por causa y efecto. Si plantamos 
la semilla de una flor y las condiciones son las correctas, esa flor 
crecerá y florecerá. Pero si no la plantamos o las condiciones no 
son favorables, no crecerá. 

Igualmente, podemos prolongar nuestra participación en la 
cadena de causa y efecto reaccionando irreflexivamente ante los 
acontecimientos y, por tanto, seguir tomando malas decisiones… 
o podemos reflexionar y evaluar la consecuencia de nuestros 
actos amparándonos en las enseñanzas del maestro, sobre todo 
en la práctica de la meditación, para mantenernos interiorizados 
ante la incertidumbre y el sufrimiento que tenemos que afrontar. 
En el libro Sant Mat esencial seguimos leyendo:

… Es solo al dedicarnos a la práctica regular de la 
meditación diaria, a pesar de nuestras ocupadas vidas o 
difíciles circunstancias, cuando apreciamos el valor de leer 
literatura espiritual y escuchar satsang. Y al mismo tiempo 



32					     CAMINO REAL

comprendemos que las actividades externas, por muy útiles 
que sean, nunca pueden ser un sustituto de la meditación.

Sí, inconscientemente algunas veces podemos pensar que con la 
lectura de un texto espiritual, escuchando satsang o haciendo seva 
externo se puede sustituir la meditación; nuestra confusa mente 
puede decirnos que ya estamos cumpliendo con las enseñanzas…, 
pero no debemos engañarnos, pues nada sustituye a la meditación 
y es solo cuando la practicamos diariamente cuando diferencia-
mos la ayuda que recibimos de ella. Recordemos que todo lo 
que pertenece al mundo exterior se quedará en el mundo, o sea, 
desaparecerá; mientras que los logros interiores serán nuestro 
verdadero legado, no solo ahora sino también en la eternidad. 

Lo principal en la espiritualidad es ir más allá de la mente y abrir 
el corazón a la sabiduría y al amor de un maestro realizado en el 
Shabad. Y eso se logra practicando todas sus enseñanzas: todas, ¡sin 
excepción alguna! Porque ¿qué es lo que caracteriza a un maestro 
verdadero? Lo que le caracteriza es su experiencia en el Shabad; 
esa es la fuerza que concreta y define su amor a Dios. Y cuando 
hablamos de este sendero, hablamos de “espiritualidad” en el senti-
do de realizar todas aquellas acciones dirigidas a priorizar el alma, 
que son las que nos otorgan la suficiente receptividad como para 
poder percibir el amor del Señor en nuestro interior, entendiendo 
que la mente es un poder inferior supeditado al alma y no al revés. 
Soami Ji afirma en el Sar bachan prosa: 

Este es el sendero del amor, no del intelecto. ¿Y cómo 
puede el amor crecer sin el satsang? 

Estamos ante un sendero de amor con mayúsculas, un sendero 
que nos lleva a la experiencia divina interior. Por eso, Soami Ji 
nos explica que sin la asociación con la Verdad, sin el satsang, no 
podremos desarrollar un amor más elevado del que nos ofrece la 
compañía del mundo. El amor espiritual es difícil de alcanzar sin 



1 2026							                      33

la ayuda de los santos, ellos nos proponen aprender a romper los 
límites que nos impone la mente y a amar al maestro sin reservas 
y de forma incondicional a través de la experiencia espiritual. 

Y tal como decía Soami Ji, ese aprendizaje se obtiene en el 
satsang de los santos. El satsang es nuestra escuela de amor. En 
él comprendemos que la verdadera dimensión del amor de los 
santos la obtendremos espiritualizando nuestra vida, y alejándo-
nos del descontrol de la mente. Es cuando nos llega al corazón el 
amor de los santos hacia Dios, cuando deseamos romper nuestra 
pequeña y limitada forma de amar para acercarnos a la suya. En 
el libro Muere para vivir, Hazur Maharaj Ji nos dice:

El satsang te ayuda a permanecer humilde y a no convertirte 
en rival del Señor”. (…) el satsang te ayuda a permanecer 
en su voluntad, que es la verdadera humildad y manse-
dumbre. Te ayuda a atesorar toda la gracia del Padre que 
hay dentro de ti.

Hazur Maharaj Ji nos alerta del peligro de ser rivales del Señor, 
porque en muchas ocasiones de manera inconsciente lo somos: la 
mente crea sus propias interpretaciones y argumentos incluso para 
vivir el sendero, y de esta forma nos alejamos de él…, y además 
lo malo es que lo hacemos de manera imperceptible. Como 
buscadores espirituales estamos todavía dentro de los límites de 
la mente, por eso el satsang es tan necesario. Escuchando y asimi-
lando los consejos de los maestros dejamos de dar vueltas en el 
círculo de nuestros conceptos e ilusiones, que nos alejan de la 
verdadera devoción, y en su lugar nos esforzamos en la práctica 
de las enseñanzas. 

El satsang, pues, es una buena escuela para la mente. En él apren-
demos mansedumbre, humildad… Actitudes que en el mundo no 
son muy apreciadas, lo sabemos, pero en la espiritualidad son 



34					     CAMINO REAL

necesarias para abandonar esos hábitos tan arraigados que tenemos 
de analizar y cuestionarlo todo; solo de esta manera será posible 
atesorar la gracia de Dios que la mente nos impide percibir. Como 
leemos en el libro Una llamada al despertar:

Mentes limitadas, ¿somos eso? ¿Tergiversamos e incorporamos 
nuestros propios conceptos, nuestras interpretaciones 
erróneas a las enseñanzas de los santos? El problema está en 
que nuestras concepciones son parciales, fragmentarias. 
Concebimos el mundo desde la perspectiva limitada de 
nuestro propio egocéntrico punto de vista. 

En este mismo libro, encontramos una analogía que refleja 
claramente esa subjetividad. Dice así: “Si se pide a tres personas 
con los ojos vendados que toquen un elefante y que describan 
qué es, el que toque la trompa dirá que es una manguera; el que 
toque la pata dirá que es el tronco de un árbol; otro tocará la cola 
y dirá que es una cuerda... Cada uno está en contacto solo con 
una parte del elefante”.

Como vemos, estamos limitados en nuestra visión de las cosas, 
por el contrario, la perspectiva de un santo proviene de la totali-
dad, es objetiva en el sentido más amplio de la palabra. Nosotros, 
sin embargo, somos como alguien con los ojos vendados que 
solo está en contacto con una parte del todo, y que en función de 
su limitada perspectiva comprende las cosas de distintas maneras. 
El problema es que insistimos en que nuestra verdad parcial es “la 
única”, y como la persona con los ojos vendados que se aferra a 
la trompa del elefante, sostenemos, por ejemplo, que un elefante 
es sin duda una manguera de jardín.

Este ejemplo tan sencillo es útil para demostrarnos como busca-
dores espirituales la necesidad de un maestro realizado en el 
Shabad. Necesitamos su sabiduría y además su guía para conectar 



1 2026							                      35

con el alma, esa esencia divina en nuestro interior que puede 
darnos a conocer la exquisitez del Shabad, ese dulce sonido 
interior que nos llevará a unirnos con el Padre.

Escuchar con el corazón, implica nuestro mejor y más profundo 
sentimiento de amor al maestro, es decir, permitir que las enseñan-
zas nos transformen para que afecten nuestra manera de vivir. 
Como se desprende de lo que decía Soami Ji, sin esta conexión 
con el corazón (es decir con nuestra dimensión más humana), las 
enseñanzas se evaporan. Se quedan como ideas abstractas, aspira-
ciones en la memoria…, pero no generan cambios internos y prácti-
cos, es decir, no nos transforman. En el Sar bachan prosa, leemos: 

“… los satsanguis deben ser siempre muy perspicaces y, 
por regla general, juiciosos en todo momento, porque 
siempre están bajo la guía del satgurú. De hecho, sin 
mantener siempre al satgurú en el corazón, el discernimiento 
no es posible; es decir, sin un protector –la mente, (…)– se 
interpondrá en el camino del discernimiento correcto. 

Por tanto, si tenemos ya la protección del maestro, nos corres-
ponde ser perspicaces y mantener siempre presente en nuestra 
mente el Shabad y al satgurú. Nunca deberíamos olvidar esto. ¿Y 
cómo los mantenemos en nuestro corazón? ¿Como estamos prote-
gidos pase lo que pase? Hazur Maharaj Ji da una bella respuesta 
en Perspectivas espirituales, vol. II. Él empieza preguntándonos:

¿Qué es la meditación? Es llamar a la puerta pidiendo la 
gracia del Señor para que podamos ser capaces de vivir en 
su amor y devoción, y que nuestra mente no se dirija hacia 
nada de la creación, sino solamente hacia el Señor. La 
meditación nos inclina hacia él, nos atrae hacia él, y si él 
está siempre con nosotros y se refleja en todos nuestros 
actos, eso es meditación. 



36					     CAMINO REAL

Habiéndonos referido, a lo largo de estas líneas, a “la dimensión 
del corazón”, no podemos pasar por alto que esta dimensión, en 
un sendero de meditación, está ligada a la devoción. Practicamos 
la meditación, es decir, repetimos el simran por amor al maestro, 
y, en realidad, esa es nuestra fuerza transformadora. Porque la 
devoción o bhakti es la energía que nos permite abrir el corazón 
y vivir las enseñanzas. La devoción despierta la receptividad del 
corazón y permite que el amor al maestro se arraigue profunda-
mente en nuestro ser. Por lo tanto, no se trata solo de repetir las 
palabras del simran como un loro, sino de repetirlas con atención 
consciente, con devoción, con humildad y paciencia. 

Muy a menudo, cuando realizamos algo, nos desespera no 
ver resultados enseguida, pero en la espiritualidad las cosas son 
diferentes al parecer de la mente. Aquí solo se trata de dar nuestro 
amor y confianza al maestro sin esperar recibir nada a cambio, y 
esa confianza se verá recompensada con creces.  

La espiritualidad requiere paciencia. Desarrollemos este aspecto 
en la siguiente analogía sobre el aprendizaje de la lectura de una 
niña: Al principio, después de aprender el abecedario, normalmen-
te el profesor le da un papel con unas frases y le pide que lo lea. 
Ella al ver el papel escrito no entiende nada y se desalienta, pero 
recuerda que su profesor se lo pidió…, así que lo intenta de nuevo. 

Al ver el esfuerzo de la niña, el profesor la anima continuamente, 
la guía de letra en letra…, pero no le lee el texto entero, sino que 
deja que la niña más adelante lo lea por sí misma. Así, poco a 
poco, ella empieza a reconocer las letras, las palabras, luego las 
frases, y al final con gran alegría logra leer sola. Es entonces cuando 
comprende que lo importante no era entender ese papel que el 
maestro le dio, sino aprender a leerlo todo. Y gracias a su esfuerzo, 
a su obediencia, pero sobre todo a la sabiduría del profesor, descu-
bre un mundo nuevo, se abre a una comprensión mucho mayor. 



1 2026							                      37

Igualmente, aunque no comprendamos el efecto de nuestra 
práctica espiritual, debemos hacerla a diario, porque el maestro 
nos lo ha pedido. Él es ese sabio maestro que nos llevará a descu-
brir un mundo nuevo: el mundo del espíritu, y aunque ahora la 
práctica nos pueda parecer incluso sin sentido, cada meditación 
lleva a cabo de manera inevitable nuestra transformación: justa-
mente nos lleva a experimentar nuestro ser verdadero. 

Hoy por hoy, no entendemos las cualidades espirituales de los 
nombres que repetimos en la práctica, ni tampoco la dimensión 
eterna de este pequeño sonido fragmentado que escuchamos, 
pero si seguimos con confianza y constancia, llegaremos a la 
meta que el maestro nos ha explicado en la iniciación: unirnos 
de nuevo con el Padre. 

Por lo tanto, lo esencial no es entender con la mente la espiri-
tualidad, sino abrir nuestro corazón para que el alma pueda ser 
una parte consciente de nuestro ser, porque como dice una frase 
del libro El principito: “He aquí mi secreto, que no puede ser 
más simple: solo con el corazón se puede ver bien; lo esencial es 
invisible para los ojos”.

La espiritualidad requiere que nos volvamos más humildes en 
nuestro enfoque de la vida, al igual que un niño cuando está 
aprendiendo a escribir. El niño sencillamente aprende, practica lo 
que le enseñan de manera natural. Y la meditación poco a poco 
aquieta nuestra mente, despierta el alma, y hace que lo esencial, 
el amor al maestro y a Dios, sean visibles en todos los actos de 
nuestra vida.



CAMINO REAL

REFLEXIONES

¿Cuánto tiempo más estaremos engañados por la 
cáscara externa de la vida –su forma, su color y sus 
adornos– sin mirar dentro del cántaro del cuerpo 
para descubrir el néctar que yace en su interior? (…) 
La cáscara no tiene valor por sí misma; está ahí para 
contener y proteger algo precioso que se encuentra 
dentro. ¡Exploremos el tesoro que hay en nuestro 
interior, obtengamos esa perla de gran valor!

Filosofía de los maestros, vol. V

La forma humana es una oportunidad bendita para 
permitirnos realizar al Señor interiormente y escapar 
de esta prisión de nacimiento y muerte. Mientras 
trabajamos con los créditos y deudas kármicas, 
nuestra atención debe concentrarse siempre en el 
amor y devoción por nuestro maestro.

Muere para vivir 

Todos los devotos y almas puras creen en dos 
principios religiosos fundamentales: la devoción a 
Dios y el amor por su creación. Solo si poseemos 
dentro de nosotros estas cualidades humanas básicas 
merecemos ser llamados seres humanos. Debemos 
considerar a los demás como hijos del mismo Padre, 
compartir sus alegrías y tristezas, y tener un amor 
ilimitado por el Señor y compasión por nuestros 
semejantes.

Filosofía de los maestros, vol. V 

38



1 · 2026

LA FORTUNA DE PODER MEDITAR

¿Qué palabras podemos pronunciar para 
evocar su amor?
En las horas de ambrosía antes del amanecer,
repite el Nombre verdadero
y contempla su gloriosa grandeza.

Gurú Nanak Dev. Adi Granth

¡Cuán afortunados somos de haber llegado al refugio de un 
maestro verdadero! Qué afortunados somos si hemos sido bende-
cidos con la oportunidad de sentarnos en silencioso recuerdo y 
ofrecer nuestro amor. Los místicos nos dicen que este es el servi-
cio más elevado y el más preciado para el Señor.

La meditación no es solo una actividad que hacemos de vez 
en cuando; es un proceso de toda la vida para inclinar la mente 
hacia el amor. Maharaj Charan Singh dice en Perspectivas espiri-
tuales, vol. I:

En potencia cada alma es Dios, pero tenemos que 
convertirnos en Dios; tenemos que alcanzar ese nivel de 
consciencia. En potencia, cada gota es el océano, pero la 
gota tiene que evaporarse, convertirse en nube y caer en 
forma de lluvia antes de unirse al océano.

No importa cuánto anhele la gota ser una con el océano, no 
puede llegar directamente a él. Hay un proceso en marcha. Debe 
deslizarse desde debajo de la roca y someterse al calor del sol. 
Esto es todo lo que se requiere de ella: simplemente volver su 
atención hacia el sol y volverse receptiva. El sol hace el resto: 

39



40					     CAMINO REAL

la separa de la suciedad e impureza, la eleva hasta las nubes, 
y luego la deja caer para que se funda con el océano. Cuando 
meditamos, esto es lo que hacemos: nos hacemos receptivos al 
proceso. El maestro hace el resto. Maharaj Charan Singh dice en 
Muere para vivir: “A través de la meditación, nos volvemos dignos de 
su gracia y receptivos a su amor”.

Ninguna acción física puede reemplazar el papel de la medita-
ción en este proceso, porque aquel con quien deseamos fundirnos 
no es físico. Maharaj Charan Singh dice en Perspectivas espiritua-
les, vol. III: “El maestro no es el cuerpo, es el Shabad interior. 
¿Cómo podríamos fundirnos en ese Shabad sin la meditación?”.

Dado que la meta no es física, el cuerpo no tiene ningún papel 
que desempeñar en la meditación, salvo no distraer a la mente. 
Por lo tanto, durante la meditación, el cuerpo se lleva a un estado 
de quietud absoluta. La mente, por otro lado, tiene el papel 
principal en este proceso. La meditación es la práctica de volver 
la mente hacia dentro y llevarla también a la quietud.

El salmista bíblico cantó: “Estad quietos y sabed que yo soy 
Dios”. (Salmos 46:10). Con el cuerpo y la mente en calma, 
nuestra atención se retira del mundo de los sentidos y se vuelve 
receptiva al poder del Shabad que reverbera en nuestro interior, 
y el alma queda libre para elevarse: Maharaj Sawan Singh dice 
en Joyas espirituales: “La tendencia natural del alma es elevarse, 
puesto que es un pájaro cuyo origen no es este mundo material. 
La mente y el cuerpo hacen que permanezca aquí abajo. La 
crema en la leche sube automáticamente cuando se deja reposar 
la leche. Cuando el cuerpo y la mente se inmovilizan, el alma 
empieza a subir hacia el foco”.

Todo lo que hacemos en la meditación es para la mente. El alma 
ya ama; es la mente la que está aprendiendo a amar. Maharaj 
Charan dice en Perspectivas espirituales, vol. II:



1 2026							                      41

Verás, en realidad la meditación, el amor que estamos 
tratando de desarrollar, es para la mente... Cuando la 
mente llega a su propia fuente, de forma automática el 
alma va al Padre, porque ya está llena de amor por el 
Padre... Por lo tanto, todos nuestros esfuerzos en la 
meditación son para crear amor, devoción y fe; todo es 
para la mente. 

Sin embargo, paradójicamente, la meditación también la hace 
la mente. La meditación es donde el seva de la mente encuen-
tra su máxima expresión. En Joyas espirituales, un buscador le 
pregunta al Gran Maestro qué método había practicado para ir al 
interior. Y él responde:  

Conseguí las instrucciones de mi propio gurú y él me 
enseñó el método exacto. Ese método es el mismo que 
utilizan todos los santos; consiste simplemente en 
concentrar la atención, manteniéndola imperturbable en 
un centro concreto, el foco del ojo. ¿Qué más puedo decir? 
Todo consiste en que la atención no fluctúe. Cada rayo de 
atención tiene que concentrarse y mantenerse allí. 

Esta es la esencia del proceso meditativo: desarraigar cada rayo 
de nuestra atención del mundo físico y trasplantarlo al mundo 
interior, para reenfocar la mente en el interior y luego mantenerla 
quieta en el “centro indicado”. Este mismo método de meditación 
nos lo enseñó nuestro maestro, y tiene tres componentes: simran, 
dhyan y bhajan.

Simran, la práctica de repetir en silencio los cinco nombres 
dados por el maestro en la iniciación, saca nuestra atención 
fuera de este mundo y la eleva hasta el centro del ojo. Dhyan, la 
práctica de la contemplación de la forma del maestro, mantiene 
nuestra atención fija en el centro del ojo. El simran y el dhyan se 
practican simultáneamente; ayudan a enfocar la mente y llevarla a 



42					     CAMINO REAL

la quietud, para que pueda sintonizarse con el Shabad que resue-
na en el centro del ojo. Luego, mediante la práctica del bhajan, 
escuchamos la melodía divina del Shabad y respondemos a su 
atracción interior.

Pero el Shabad no atrae la conciencia del alma hasta que todos 
los rayos de atención se han reunido en el centro del ojo y, para 
lograrlo, la disciplina del simran es esencial. Hazur Maharaj Ji 
explica la profunda relación entre el simran y el bhajan en 
Perspectivas espirituales, vol. II:

A menos que lleguemos al centro del ojo, no podremos 
estar en contacto con el Shabad interior, y a menos que 
estemos en contacto con el Shabad interior, nada nos 
atraerá hacia arriba. Si queremos que un imán atraiga a 
una aguja, tendremos que llevar la aguja a la zona de 
influencia del imán para que pueda atraerla. El simran es 
un método para retirar la consciencia al centro del ojo, 
para que luego el Shabad pueda atraerla hacia arriba. 

La meditación regular, practicada diariamente durante al menos 
una décima parte del día, en la privacidad del hogar y en la intimi-
dad del corazón, es nuestro primer y principal servicio, nuestro 
“verdadero” seva. Maharaj Charan Singh explica en Muere para 
vivir:

Seva significa ese servicio que se hace para complacer al 
maestro, y lo que más complace al maestro es que hagamos 
nuestra meditación. Retirar la consciencia al centro del ojo 
y conectarla con el sonido es el verdadero seva.

Extractos del libro Seva



1 · 2026

EL MAESTRO RESPONDE

La cosecha siempre está lista, pero nosotros 
tenemos que elevar nuestra conciencia al nivel 
en donde podemos recoger la cosecha… Tan 
solo cambia tu forma de vida de acuerdo con 
las enseñanzas y atiende a tu meditación. Eso 
es todo lo que se requiere. De la meditación, 
el amor vendrá, la sumisión vendrá, la 
humildad vendrá. Todo vendrá.

Muere para vivir

P.	 Maestro, tengo una pregunta. ¿Háblanos, por favor, de cómo 
crear amor y devoción en la meditación y cómo relajarnos?

R.	 Bueno hermana, la semilla del amor está dentro de todos 
nosotros. Solo tenemos que ayudar a que la semilla crezca, 
crezca y crezca hasta llegar a unirnos con el Padre. El alma 
es una gota del océano divino y siempre se eleva hacia su 
origen. El alma siempre anhela volver a su propia fuente. El 
amor y la devoción son propios del alma. Es la mente la que 
nos mantiene atados a esta creación, mientras que el alma es 
cada vez más infeliz aquí. Es muy infeliz. Por eso tenemos un 
sentimiento de soledad, no importa lo que tengamos en esta 
creación. Siempre nos sentimos solos. Sentimos que nada nos 
pertenece y que nosotros tampoco pertenecemos a nadie. Solo 
intentamos engañar a los demás, y ellos intentan engañarnos a 
nosotros. Sin embargo, el alma realmente pertenece al Señor 
y él nos pertenece a nosotros. Esa chispa divina de amor está 
dentro de cada uno de nosotros. Por lo tanto, tenemos que 
ayudar a esa semilla divina a crecer mediante la meditación.

43



44					     CAMINO REAL

	 Si un cuchillo está muy oxidado y lo frotamos con una piedra 
arenisca, poco a poco el óxido desaparece y el cuchillo brilla. 
De modo similar, nosotros estamos frotando nuestra mente 
con el Shabad y el Nam en el interior para que todo el óxido 
de la mente desaparezca, se elimine completamente y el alma 
brille desde el interior. Esto es verdadero amor, verdadera 
devoción. Por eso mismo decimos que Dios es amor y el 
amor es Dios. Porque la verdadera forma del Señor es el 
amor, y solo a través del amor podemos regresar a él. Amor 
significa convertirse en otro ser, fundirse en el otro ser, perder 
la propia identidad, llegar a ser otro. Esto es amor. Nosotros 
ya no existimos más, solo existe el objeto de nuestro amor. 
Eso es amor. Entonces solo existe el Señor, nosotros no. Eso 
es amor.

	 El propósito de la meditación es crear ese amor y devoción 
por el Padre en el interior, porque la relación del alma y el 
Padre es de amor. No pertenece a ninguna religión, a ninguna 
casta ni credo. Por eso Cristo dijo: Ama al Señor con todo tu 
corazón, con todo tu cuerpo, con toda tu alma. Eso es amor. 
Él también dijo: Bienaventurados los que lloran, porque ellos 
serán consolados. Aquellos que le echan de menos, aquellos 
que ansían ser uno con él, aquellos que anhelan llegar a ser 
uno con él, son los afortunados.

M. Charan Singh. Perspectivas espirituales, vol. II



1 · 2026

SED DE ETERNIDAD

Me revelaré dentro de tu alma. Disfrutaremos 
juntos la dulzura del amor divino. El alimento 
y la bebida espirituales abundan en mi mesa, 
así que ven y sacia tu ser.

The Song of Songs

Como seres espirituales viviendo en un cuerpo humano, sabemos 
en lo profundo de nuestro corazón o al menos sentimos, que hay 
en nosotros algo más que carne y huesos, más que pensamientos 
y emociones. Sabemos que debajo de todas las cosas insignifican-
tes que nos rodean, hay algo más grande y elevado, que nuestra 
intuición pueden reconocer. Hay algo más que los deportes, la 
televisión, los coches, las películas, etc., más que el cónyuge o 
los hijos. ¿Qué es ese “más”? No lo sabemos a ciencia cierta, pero 
en lo profundo de nuestro ser, estamos razonablemente seguros 
de que existe una conciencia que busca sentido.

Esta cualidad inexplorada, este “más”, es el instinto natural del 
alma clamando por su propia fuente, su verdadero hogar, es la 
memoria de lo eterno que anhela regresar a su fuente. Es el alma, 
nuestro verdadero yo eterno, buscando la realidad última: Dios. 
Todo lo que hacemos en la vida es un intento de encontrar el 
camino que nos lleve a él: la búsqueda del placer, de la felicidad, 
y evitar el dolor, es la búsqueda instintiva del alma por la verdad 
y la realidad supremas. San Agustín dice en su obra Confesiones: 

Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro corazón estará inquieto 
hasta que descanse en ti. 

45



46					     CAMINO REAL

Nuestro problema radica en no saber qué buscamos y, por 
tanto, dónde encontrarlo. Si queremos saber qué es, entonces 
debemos entender cuál es el origen de nuestra ansia de felicidad 
y el método para encontrarla. Los místicos nos explican que como 
no somos conscientes del simple hecho de que lo que nos falta es 
la unión con Dios, buscamos consuelo en algún tipo de sustituto.

Rumi dice: “Hay una cosa que nunca debes olvidar. Todos los 
seres humanos venimos al mundo con una misión particular, y 
esa misión es nuestro propósito singular. Si no la cumplimos, no 
hemos hecho nada. Recuerda la raíz profunda de tu ser, la presen-
cia de tu Señor. Entrega tu vida a aquel que ya posee tu aliento…”. 
Aquí Rumi nos aconseja recordar las raíces profundas de nuestro 
ser, recordar esa única realidad. Porque si no hemos hecho nada 
en nuestra vida hacia ese fin, entonces no hemos hecho nada en 
absoluto que valga la pena en este mundo de ilusión.

Nuestros anhelos, nuestros deseos y pasiones por los objetos 
mundanos, nos encadenan en la ignorancia, impidiéndonos 
alcanzar nuestro objetivo; esa “cosa” que cita Rumi. Esta misión, 
esta verdad, puede llevarse a cabo en la forma humana, a través 
de la guía de un maestro vivo realizado en Dios. En el momento 
de la iniciación, el maestro conecta el alma del discípulo con 
el Shabad, lo cual lleva al discípulo a las profundidades de su 
alma, donde obtiene el verdadero conocimiento de ese Ser supre-
mo infinito. Esto solo es posible cuando nacemos como seres 
humanos. Solo entonces podemos lograr esta única cosa. Y hasta 
que no la alcancemos mediante la ayuda de un verdadero gurú, 
continuamos atrapados en el ciclo de nacimientos y muertes con 
todo el sufrimiento y el dolor que conlleva.

El gurú es un vínculo extremadamente importante entre 
el discípulo y la meta de la liberación. Él es el único poder 
digno de confianza en la búsqueda del discípulo por la verdad 
suprema. Él ha fundido su conciencia con lo divino. Su labor 



1 2026							                      47

es despertar nuestro ser interior: esa chispa que es la esencia 
misma del Creador. Al mantener la compañía de nuestro maestro 
y escuchar sus discursos espirituales, desarrollamos un profundo 
amor por él; tratamos de seguir sus enseñanzas en pensamiento, 
palabra y acción; y practicamos la meditación con regularidad 
y firmeza. Por estos medios, nuestra devoción se intensifica, y 
la devoción, como nos dicen los santos, es la única manera de 
agradar al Señor y alcanzar la realización de Dios. 

A través del fortalecimiento de nuestra práctica de meditación, 
nuestra devoción aumenta, hasta que comprendemos que el 
Shabad, el maestro y el discípulo son uno solo. Los santos nos 
dicen que el amor es el fruto de la devoción, y la meditación es el 
único medio para encender esa devoción. Solo en la meditación 
encontramos la profundidad de nuestro amor por el maestro. 

El camino de la devoción comienza simplemente reconociendo 
la bondad del maestro, sin darlo por sentado. Nuestro anhelo por 
él y nuestra receptividad a su amor solo pueden aumentar a través 
de la gratitud: gratitud al maestro por iniciarnos, por enseñarnos 
qué hacer con nuestra mente y cómo vivir nuestra vida; gratitud 
por habernos puesto en el camino correcto, por darnos propósito 
y dirección, por enseñarnos con su ejemplo a amar más allá de 
nosotros mismos, sin esperar recompensa. Cuando a través de la 
meditación, somos capaces de relacionarnos con él como la encar-
nación del Shabad, podremos recibir todo el poder transformador 
y purificador de sus enseñanzas. La meditación nos da los medios 
para desarrollar una relación viva con el maestro, una relación 
que madurará con la experiencia y que nos hace conscientes de 
cuán bendecidos estamos por tenerlo en nuestras vidas. Nuestro 
único trabajo es hacer nuestra meditación con toda la dedicación, 
amor y devoción que podamos.

Estar en presencia física del maestro es un gran privilegio, que 
trae consigo una conciencia profunda y verdadera de lo que 



48					     CAMINO REAL

realmente anhelamos, de la verdadera sed de nuestra alma. El 
maestro nos pide con sinceridad que tomemos acciones prácti-
cas en este camino, que estemos cerca de él por dentro y que 
experimentemos la misericordia de su ser. Su misericordia es 
indescriptible. Él nos llama, nos ruega que demos ese primer 
paso hacia él, que es nuestro esfuerzo en la meditación. 

Consideremos otro aspecto del amor y la presencia constantes 
del maestro. Si tenemos estos dos dones indescriptibles de él, 
¿de qué tenemos que preocuparnos? El amor es un estado de 
unidad, de plenitud, y eso es lo que el maestro nos ofrece. Él nos 
ha dicho varias veces que en este camino todo es posible. ¿Por 
qué? Porque él y su amor siempre están con nosotros y podemos 
experimentarlos cada día y en cada momento, si tan solo dirigi-
mos nuestra atención hacia él y nos comunicamos con él a través 
de la meditación. 

Para un iniciado, la vida consiste en vivir en el mundo, cumplir 
con sus deberes y, al mismo tiempo, saber, sentir y ver que la 
presencia del maestro es una realidad constante; que su presencia 
viva siempre está con el discípulo. Hay un hermoso poema de 
Hafiz que dice: 

Nadie puede impedirnos llevar a Dios dondequiera que 
vayamos, nadie puede robar su nombre de nuestros 
corazones, mientras tratamos de abandonar nuestros miedos 
y finalmente nos mantenemos victoriosos, no tenemos que 
dejarlo solo en la mezquita o iglesia por la noche. Nadie, 
en ningún lugar, puede impedirnos llevar al amado 
dondequiera que vayamos. Nadie puede robar su precioso 
nombre del ritmo de mi corazón, pasos y aliento. 

Este poema enfatiza el hecho de que nuestra relación con Dios 
es personal. Lo llevamos en nuestros corazones cuando repetimos 
el simran, cuando la mente está comprometida en la repetición y 



1 2026							                      49

lo recuerda en la vida diaria cumpliendo con las obligaciones y 
responsabilidades en el mundo. Nuestra mente, cuando se enfoca 
en esta práctica, está comunicándose con Dios. Recordarlo en 
todo momento aligera el apego a nuestra carga kármica y nos 
permite hacer lo que debemos hacer sin preocuparnos por los 
resultados. Entonces podemos atravesar nuestras vidas sin reaccio-
nar ante las situaciones que afrontamos.

El maestro nos dice que podemos transformar nuestras vidas de 
recipientes de dolor, sufrimiento y miseria, en recipientes de paz y 
dicha eterna a través del simran, a través de la meditación. Como 
expresa el dicho, muy acertadamente: “La oscuridad más intensa 
es en sí misma la semilla de la luz”. A veces pasamos por perío-
dos de dolor y sufrimiento incesantes, pero si en esos momentos 
podemos aferrarnos firmemente al simran y mantenemos nuestra 
fe, los períodos oscuros pasarán. Las dificultades en la vida pueden 
llevarnos a desarrollar un sentido de desapego en este mundo 
falso, con el que nos demos cuenta de la naturaleza ilusoria de 
nuestra existencia y busquemos nuestro verdadero hogar. Cuando 
las cosas son imposibles de entender, solo podemos soltar y dejar 
hacer a Dios, como dice el dicho. De alguna manera, él vendrá 
a nosotros en nuestra angustia, mientras el trabajo de purifica-
ción continúa. El santo Kabir ha expresado, en uno de sus bellos 
poemas, la imagen del alfarero que sostiene la vasija con una mano, 
mientras la moldea y golpea con la otra. Depende de nosotros qué 
mano vemos: la que golpea o la que sostiene; así como es nuestra 
elección decir que el vaso está medio lleno o medio vacío.

El maestro está dentro de todos los sucesos y circunstancias 
de nuestra vida. Lo que nos sucede está en sus manos y bajo su 
conocimiento. Él está haciendo tanto en nuestra purificación como 
nosotros le permitimos, pero nos limpiará de cualquier manera 
que estime oportuna, porque está comprometido a devolvernos a 
nuestro verdadero hogar. Si tenemos la inmensa capacidad de absor-
ber los buenos momentos, también deberíamos tener la gracia de 



50					     CAMINO REAL

atravesar los malos momentos con igual fe y amor. Algunas veces, 
durante nuestros momentos difíciles, podemos haber pensado que 
el maestro nos ha dejado solos en este mundo. Pero tenemos que 
crecer verdaderamente para entender que nuestro Padre espiritual 
–que no solo está con nosotros en esta vida, sino que ha estado allí 
desde siempre–, nos ama tanto, que nunca puede abandonarnos. 
En Joyas espirituales, el Gran Maestro explica:

Tu amigo o maestro está dentro de ti, más cerca que cualquier 
otra cosa y te observa. Siempre que tu atención se dirige 
hacia el centro del ojo, él te escucha y responde, pero su 
respuesta se te escapa porque tu atención vacila y se dirige 
hacia fuera. Si pudieras escucharlo por dentro, estarías en 
sintonía. Deseo que puedas acercarte a él y verlo por dentro, 
cara a cara, en lugar de simplemente sentir su presencia.

Deberíamos reflexionar sobre estas cuestiones: ¿La presencia 
del maestro en nuestras vidas debería eliminar nuestros malos 
momentos o debería su presencia darnos la fuerza para afrontar 
cualquier crisis con fe y amor? ¿Nuestra fe es tan débil que pensa-
mos que el maestro nos abandonará alguna vez? ¿Cómo podemos 
hacernos fuertes para soportar el dolor y aceptar lo que suceda 
como la voluntad del Señor? Primero y ante todo, debemos creer 
que el maestro siempre está con su discípulo. En los momentos 
más dolorosos de la vida, él ofrece a cada discípulo la gracia de 
la fuerza interior. Si realmente lo buscamos para obtener apoyo, 
entonces nos volvemos receptivos a su gracia. Podemos recordar 
el famoso poema anónimo Huellas, en el que la voz del Señor se 
expresa cuando el discípulo cree sentirse abandonado: “Mi queri-
dísimo hijo, nunca te dejé durante tus pruebas y sufrimientos; 
cuando viste solo un par de huellas en el camino, fue entonces 
cuando te estaba llevando en brazos”.

En cada momento, él está con nosotros y cuidando de nosotros. 
No cambiará nuestro destino, pero está allí para darnos todo el 



1 2026							                      51

apoyo y la fuerza que necesitamos. Siempre debemos pensar 
positivamente. Los pensamientos positivos no se basan en esperan-
zas vagas, sino en una fe profunda en las manos protectoras de 
Dios. Hazur Maharaj Ji nos anima a hacer nuestra meditación, y 
esta meditación nos ayuda a aceptar, nos ayuda a apreciar lo que 
enfrentamos. En Perspectivas espirituales, vol. III, leemos:

Intentamos vivir en su voluntad. Intentamos no transigir 
con los principios. Intentamos dar todo el tiempo a la 
meditación. Intentamos moldear nuestra vida de acuerdo 
con la forma de vida de Sant Mat. Así que intentamos vivir 
en la voluntad del maestro. Eso nos ayuda.

En esencia, la meditación es la verdadera oración, la oración 
silenciosa, que agrada al maestro. Nos entrenamos para aceptar, 
soltar y liberarnos, y permitir que los desafíos de la vida cumplan 
su propósito; y nos acerquen más a él. El escritor Paulo Coelho 
expresa acertadamente la actitud que debemos adoptar en esos 
momentos en el libro Aleph. Él dice: 

Oh Dios, te reconozco en las pruebas que estoy pasando. 
Permite, oh Dios, que tu satisfacción sea mi satisfacción. 
Que yo sea tu alegría, esa alegría que un padre siente por 
un hijo. Y que yo me acuerde de ti con tranquilidad y 
determinación, incluso cuando sea difícil decir que te amo.

El discípulo que acepta todo en la vida, sabiendo que viene 
del maestro, no se preocupa, no se queja, sino que vive feliz en 
su voluntad. No queda nada más que desear. De esta manera, se 
satisface la sed del alma, recordamos la raíz profunda de nuestro 
ser, cumplimos el verdadero propósito de la vida y, finalmente, 
nos hacemos merecedores de recibir su herencia espiritual. 


